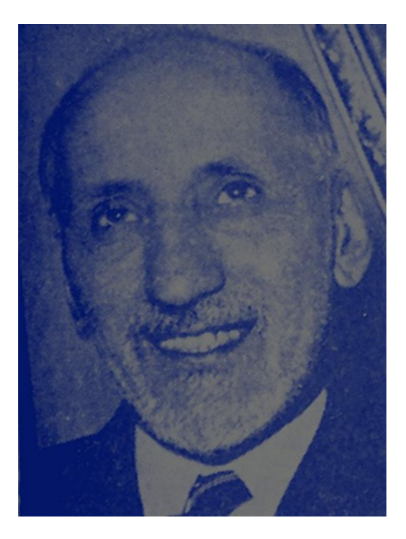
بيستوسه سال كاأردوترجمه



مؤلف:على دشتى مُترجم: حنالد تصقعال



علی د شتی 2

## فهرست

| 6  | علی د شتی:ایک تعارف                   |
|----|---------------------------------------|
| 21 | ئل صراط                               |
| 25 | علی دشتی اور خالد تقتھال کے قیتی تحفے |
| 28 | مصلحت کو ثی نے کیسی شخصیت تعمیر کی    |
| 35 | چراغِ آخرِشب                          |
| 40 | پیش گفتار                             |
| 49 | ولادت بطل                             |
| 67 | لو کي <u>ن</u><br>س                   |

| 79  | رسالت                    |
|-----|--------------------------|
| 92  | لِعِثْق                  |
| 100 | بعثت کے بعد              |
| 111 | ظهور اسلام كاماحول       |
| 120 |                          |
| 139 | معجزه قرآن               |
| 163 | محمد بشر ہیں             |
| 191 | پېچرت                    |
| 200 | محمد:ایک نیاروپ          |
| 210 | منتخکم معیشت کا بند وبست |

| اقتدار کی جانب قدم   |
|----------------------|
| نبوت اور امارت       |
| اسلام میں عورت       |
| عورت اور پیغیبر      |
| قر آن میں خدا        |
| خلافت ياحر صِ اقتدار |
| مال غنيمت            |
| خلاصه                |

### علی د شتی:ایک تعارف

علی دشتی ایک محقق، مصنف، دانشور، ناول نگار، مترجم، ادبی نقاد اور صحافی ہونے کے علاوہ ایر انی مجلس شور کیٰ کے رکن، سینیٹ کے رکن اور مصر میں ایر انی سفیر کے طور پر بھی خدمات انجام دے چکے ہیں۔



وہ مارچ 1897ء میں جنوبی ایران کے صوبہ بوشہر کے صلع دشتستان کے قصبہ تلخو میں پیدا ہوئے جہاں اُن کے والد شخ عبد الحسین دشتی ایک مذہبی عالم کے طور پر بہت مقبول اور معزز سمجھ جاتے تھے۔ علی دشتی نے کربلا اور نجف کے شیعہ مدارس میں عربی، قرآن، تفسیر، علم حدیث، منطق، حکمت، فقیہت، اصول فقہ، اسلامی تاریخ اور تاریخ اقوام کا مطالعہ کیا۔ مشہور عالم دین حسین فشار کی اُن کے

24 سال کی عمر میں دشتی ایران واپس لوٹ آئے۔ دشتی ایک ایسے گھرانے سے تعلق رکھتے تھے جس کے سب افراد مذہبی عالم شخصہ اُن کے دوست بھی ایران و عراق میں مذہبی عالم کے طور پر جانے جاتے سخے۔ گو اپنی دینی تعلیم کی مناسبت سے دشتی بھی ایک بڑے مذہبی عالم کا درجہ حاصل کر سکتے سخے، لیکن اُنھوں نے اپنے خاندان اور جانے والوں کی تو تعات کے برعکس مذہبی عالم بننے یا کہلوانے کی بجائے صحافت کو بطور پیشہ اختیار کیا۔ اپنے پیشے کا فیصلہ شائد وہ دوران تعلیم ہی کر چکے تھے، کیوں کہ بجائے صحافت کو بطور پیشہ اختیار کیا۔ اپنے پیشے کا فیصلہ شائد وہ دوران تعلیم ہی کر چکے تھے، کیوں کہ جب وہ عراق سے واپس آئے تو اُنھوں نے کے اور عمامے کی بحائے مغربی لیاس زیب تن کیا ہوا تھا۔

علی دشتی کا پہلا مضمون شیر از کے ایک اخبار میں چھپا۔ بعد میں اُٹھوں نے "روز نامہ خلیج فارس" میں لکھنا شروع کیا۔ رکن زادہ نامی ایک بااثر آدمی کے خلاف مضمون لکھنے کی وجہ سے علی دشتی کو قتل کرنے کا ارادہ کیا گیا۔ جس کی بھنک دشتی کو پڑگئی اور وہ وہاں سے فرار ہو کراصفہان چلے گئے۔

اصنبهان منتقل ہونے کے بعد اُنھوں نے شیر از اور تہر ان کے مختلف اخبارات میں سیاسی نوعیت کے مضامین لکھنے شروع کر دیے۔ بعد میں تہر ان منتقل ہوئے اور وہاں سے "ستارہ ایران" نامی اخبار کا اجرا کیا۔ سادہ انداز اور کاٹ دار مضامین کی وجہ سے جہاں دشتی کے بہت زیادہ مداح اور حمایتی ملے وہیں اُن کے مخالفین بھی پیدا ہوگئے، جن کی وحہ سے اُنھیں جیل کا سامنا بھی ہوا۔

دشتی کواس بات کا دُکھ تھا کہ ایرانی علماء نے جرمنی، روس اور برطانیہ سے را لبطے قائم کیے ہوئے تھے، اور پیپوں اور طاقت کے حصول کی خاطر وہ کسی بھی قشم کے سمجھوتے سے گریز نہیں کرتے تھے۔ چونکہ عوام کی اکثریت ان پڑھ تھی، لہٰذا ان علماء کا عوام پر بہت زیادہ اثر تھا۔ چنانچہ تیل کے ذخائر سے فائدہ اٹھانے کی خاطر بیرونی طاقتیں اُٹھیں اپنے مقاصد کے حصول کے لیے استعمال کرتی تھیں۔

1919ء کے معاہدے نے دشتی کوسیاست کے میدان میں دھکیل دیا۔ بیہ معاہدہ ایران اور برطانیہ کے در میان ہوا تھا جس کا تعلق اینگلو پر شین آئل سمپنی سے تھا۔ ایرانی مجلس شور کی کی توثیق نہ ہونے کے باوجود اس معاہدے پر عمل ہو رہا تھا۔ جس سے ایران کو بہت زیادہ مالی نقصان کا سامنا تھا، جب کہ برطانوی سمپنی بہت زیادہ منافع کمارہی تھی۔ اس معاہدے کا ایک پہلو یہ بھی تھا کہ اگر کوئی برطانوی شہری ایران میں کسی مجرمانہ کاروائی کے سلسلے میں پکڑا جائے تو ایرانی حکومت اُس پر مقدمہ چلانے کی علیہ مخرمانہ کاروائی کے سلسلے میں پکڑا جائے تو ایرانی حکومت اُس پر مقدمہ چلانے کی علیہ مخرمانہ کاروائی کے سلسلے میں کھڑا جائے تو ایرانی حکومت اُس پر مقدمہ چلانے کی

اُن وقتوں میں دشتی کا آیت اللہ محمد حسین بورزجانی کے ساتھ قریبی رابطہ تھا۔ بورزجانی بھی اس معاہدے کے بہت بڑے مخالف تھے۔ دشتی نے تہر ان حاکر آیت اللہ حسن مدرس کے ساتھ مل کر ایک تحریک شروع کرنے کا منصوبہ بنایا۔ حسن مدرس ایک انتہائی بااثر عالم تھے کیونکہ اُن کے بے شار پیرو کارتھے۔ دشتی نے اُس وقت کے ایر انی وزیر اعظم وثوق الدولہ کو ایک احتجابی مر اسلہ بھیجا جو بہت زیادہ اخبارات میں بھی شائع ہوا۔

1919ء کے معاہدے پر تنقید کے نتیجے میں دشتی کو تین سال قید کی سزا ہوئی۔ لیکن دس دن کی قید کا شخ کے بعد ، بغیر پینگی اطلاع دیے ، انھیں عراق جلاوطن کرنے کا فیصلہ کیا گیا۔ اپنی جلاوطنی کی سزا کا شخ کی خاطر دشتی ابھی سرحد کے پاس پہنچے ہی تھے کہ انھیں خبر ملی کہ فوج نے اقتدار پر قبضہ کرنے کے بعد فتح اللہ اکبر کووزارت عظمی کے منصب سے ہٹادیا ہے ، چنا نچہ دشتی وہیں سے واپس لوٹ آئے۔ کے بعد فتح اللہ اکبر کووزارت عظمی کے منصب سے ہٹادیا ہے ، چنا نچہ دشتی وہیں سے واپس لوٹ آئے۔ 1921ء کی فوجی بغاوت رضافان پہلوی نے برپا کی تھی ، لہذا اُن کی سفارش پر ضیا الدین طباطبائی کووزیر اعظم بنایا گیا۔ ضیا الدین طباطبائی کے دور میں بھی علی دشتی قید ہوئے۔ یہ قید ضیا الدین طباطبائی کی 90 دن کی وزارت عظمی کے خاتمے پر ہی ختم ہوئی۔ اس قید کے دوران دشتی نے اپنی کتاب "ایام محبس" کمل کی جو اُن وقتوں کے ایران کی سیاس صورت حال پر ایک تاریخی دستاویز کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کمل کی جو اُن وقتوں کے ایران کی سیاس صورت حال پر ایک تاریخی دستاویز کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کی اشاعت نے دشتی کو ایک مقبول مصنف کے طور کر بھی متعارف کروایا۔

ضیا الدین طباطبائی کی وزارت عظمی کے خاتمے کے بعد رضا شاہ نے خود وزارت عظمیٰ سنجال لی۔ رضا خان شاہنشاہی کی بجائے ایران کو ایک جمہوریہ بنانا چاہتے تھے۔ دشتی سمیت دوسرے اہم دانشوروں کی بھی نہی خواہش تھی کہ ایران کو مصطفیٰ کمال اتاترک کے ترکیے کی مانند ایک جمہوریہ قرار دیا جائے اور رضا خان صدارت کا عہدہ سنجالیں۔ لیکن مذہبی حلقوں کی سوچ مختلف تھی، وہ چاہتے تھے کہ ملک میں جمہوریت کی بجائے شاہنشاہی رائج کی جائے۔ کیوں کہ وہ جانتے تھے کہ پارلیمنٹ کے استے زیادہ اراکین

کے مقابلے میں ایک انسان کو قابو کرنازیادہ آسان ہو گا، یوں شاہنشاہی کی صورت میں وہ اپنی پوزیشن کوبا آسانی مضبوط کریائیں گے۔



جمہوریت پیند دانشور ہے جنگ ہارگئے، اور 1925ء میں رضا خان نے قاجاری سلسلہ کے ایک سوچھٹیں سالہ اقتدار کا خاتمہ کرتے ہوئے آخری قاجاری حکمر ان احمد شاہ قاجار کو معزول کر دیا اور رضا شاہ پہلوی کے لقب کے ساتھ خود شاہشاہ بن گئے۔

رضاشاہ ایک انتہائی روشن خیال حکمر ان ثابت ہوئے۔ اُن کے سولہ سالہ دور اقتدار میں ایران میں سڑکوں کا جال بچھانے کے علاوہ تہر ان ریلوے کا قیام عمل میں آیا۔ دانش

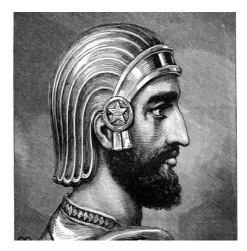
رضاشاه

گاہ تہر ان کے نام سے ایران میں پہلی یونیور سٹی قائم ہوئی۔ رضاشاہ نے اپنے بیٹوں کے علاوہ دیگر ایر انی طلبا کو بھی تعلیم کی خاطر بیر ون ملک تعلیم بھیجا جن کے اخر اجات حکومت نے بر داشت کیے۔

مغرب میں ایران کے لیے پرشیا کالفظ استعال ہو تاتھا۔ رضا شاہ نے لیگ آف نیشنز میں ایک وفد بھیجا کہ آئندہ سے اس ملک کویرشیا کی بجائے ایران یعنی آریاؤں کی سر زمین لکھااور بکارا جائے۔

خواتین کو معاشرے کا حصہ بنانے کے لیے اُنھیں تعلیم اور ملاز متیں دینے کے لیے مختلف اقد امات کیے گئے۔ تجاب اور چادر کے استعال کی حوصلہ شکنی ہوئی اور اس کی جگہ مغربی لباس پہننے کی حوصلہ افزائی کی گئے۔ با قاعدہ تھم جاری کیا گیا کہ اگر کسی تقریب میں میاں بیوی آئیں تو بیوی کے سرپر چادر نہیں ہوگی، اور اس تھم کی تغییل کے سلسلے میں کسی کے امیر یا غریب، شہری یا دیہاتی ہونے کے فرق کو ملحوظ خاطر نہیں رکھا جائے گا۔ درس گاہوں میں مخلوط تعلیم کا نظام رائج کیا گیا۔ اس کے علاوہ محرم کے ماتم کو

ایک دن تک محدود کر دیا گیا۔ مساجد میں عبادت کے لیے زمین پر بیٹھنے کی بجائے کرسی استعال کرنے کی ہدایت کی گئی۔



کوروش بزرگ

ملک میں مقیم یہودیوں کو برابر کا شہری قرار دیا گیا۔ ہدایت کی گئی۔ ملک میں مقیم یہودیوں کو برابر کا کاشہری قرار دیا گیا۔ یہودی آبادی کو نہ صرف مسلمانوں جیسے کیساں حقوق دیے گئے بلکہ رضاشاہ نے خود آن کے کنیسہ میں جا کر عبادت کی۔ اِن کے کنیسہ میں جا کر عبادت کی۔ اِن کی وجہ سے یہودی آتے بھی رضا شاہ کو ایرانی شاہشاہ کو ایرانی شاہشاہ

کوروش بزرگ¹ کے بعد اپنا دوسرا بڑامحن قرار دیے ہیں۔

1: قدیم ایرانی بادشاہ کوروش دوم ہے کوروش بزرگ، کوروش کبیر اور سائرس اعظم بھی کہاجاتا ہے۔ کوروش نے بہتا مثنی شاہنشاہی کی بنیاد رکھی جو ایران، جنوبی اور وسطی ایشیااور پورپ کے بچھ علاقوں پر مشتل تھی۔ بابلی بادشاہ نبو کد نفر نے پر وظلم پر جملہ کر کے بیکل سلیمانی کو جایا اور یہود یوں کو فلام بنا کرساتھ لے گیا تھا۔ کوروش نے بابل فیچ کرنے کے بعد یہود یوں کونہ صرف بابلیوں کی غلامی سے نجات دلائی بلکہ انھیں اپنا ہیکل تعمیر کرنے بیس بھی مدد دی۔ قورات کے گئی ابواب بیس خورس (کوروش) کاذکر ملتا ہے، جیسے بسعیاہ کے باب 45 کی آئی۔ انھیں اپنا ہیکل قعیر کرنے بیس بھی مدد دی۔ قورات کے گئی ابواب بیس خورس (کوروش) کاذکر ملتا ہے، جیسے بسعیاہ کے باب 45 کی آئی۔ انہوں کو سسے نے اس کا داہنا ہتھ پکڑا کہ انہوں کو آئیں کے سامنے کھول دوں اور پھائک بندنہ کیے جائیں گے "اور گئی کے سامنے نیوں دورا دورا واور پھائک بندنہ کیے جائیں گے "اور گھرات باب کی آئے۔ 13 میں یوں ذریا ہیا ہے اور میں اُئی کی تمام راہوں کی جائیں گے تمام راہوں

قاجاری دور میں، زر تشتیوں، بہائیوں اور بابیوں کو ہر اساں اور قتل کرنا قاجاری بادشاہوں اور مُلاَوَں کے روز کامعمول تھا۔ رضاشاہ کے دور میں بھی ایر ان کے چند شہر وں میں بہائیوں کا قتل ہوا تھا۔ لیکن بید اکا د کا واقعات رضاشاہ کی پالیسی کا حصہ نہیں تھے۔ رضاشاہ نے مُلاَوَں کی طاقت کو بھی محدود کرنے کی کوشش کی۔ ملک کے تمام باشندوں کو مذہب، نسل اور سیاسی وابستگیوں سے بالا ایک قوم قرار دیا۔ "اُمّت مسلمہ" کے بنیاد تصور کی بجائے سب کوایر انی ہونے پر فخر کرنے کا احساس دلایا۔

کوہموار کر دوں گا،وہ میر اشپر بنائے گا اور میر ہے اسپر وں کو بغیر قبت اور عوض لئے آزاد کر دے گا"۔اور عزراکے باب 1 میں یوں درج ہواہے:"اور شاہ فارس خورس کی سلطنت کے پہلے سال میں اس لیے کہ خداوند کا کلام جویر میاہ کی زبانی آیا تھا پورا ہو خداوند نے شاہ فارس خورس کا دل اجمارا۔ سو اُس نے اپنی تمام مملکت میں منادی کر ائی اور اِس مضمون کا فرمان بھی لکھا کہ شاہ فارس خورس بوں فرما تا ہے کہ آسان کے خدانے زمین کی سب ملکتیں مجھے بخشی ہیں۔اور مجھے تاکید کی ہے کہ میں پروشلم میں جو یہوداہ میں ہے اُس کے لیے ایک مسکن بناؤل۔ پس تمھارے درمیان جو کوئی اُس کی ساری قوم میں ہے ہو اُس کا خدا اُس کے ساتھ ہو اور وہ سروشلم کو جو (مملکت) یہو داہ میں ہے جائے اور خداونداس ائیل کے خدا کا گھر جویروشلم میں ہے بنائے ۔اور جو کوئی کسی جگیہ جہاں اس نے قیام کیا پاقی رہاہو تواسی جگیہ کے لوگ حاندی اور سونے اور مال اور مواثق ہے اُس کی مد د کریں اور علاوہ اُس کے وہ خدا کے گھر کے لئے جو پر وشلم میں ہے رضا کے ہدیے دیں۔ تب یبوداہ اور بنتیمین کے آبائی خاندانوں کے سر دار اور کا بن اور لاوی اور وہ سب <sup>ج</sup>ن کے دل کو خدانے ابھارا اُٹھے کہ جاکر خداوند کاگھر جویر و شلم میں ہے بنائیں۔ اور ان سبھوں نے جو اُن کے پڑوس میں تھے علاوہ ان سب چیز وں کے جو خو شی سے دی گئیں جاندی کے برتنوں اور سونے اور اساب اور مواثق اور قیمتی اشاہے اُن کی مدد کی۔ اور خورس باد شاہ نے بھی خداوند کے گھر کے اُن بر تنوں کو مازیاب کر وایا جن کو نبو کد نضریر و خلم ہے لے آباتھا اور اپنے دیو تاؤں کے مندر میں رکھاتھا۔ اُن ہی کوشاہ فارس خورس نے خزانجی متر دات کے ذریعے بازیاب کر دایا اور اُن کو گن کریپو داہ کے امیر شہیں بفنر کو دیا۔ اور اُن کی گغتی یہ ہے۔ سونے کی تبیس تھالیاں اور جاندی کی ہز ارتھالیاں اور انتیں چھریاں۔ اور سونے کے تیس پیالے اور جاندی کے دوسری قشم کے چار سو دس پیالے اور اور قشم کے برتن ایک ہز ار۔ سونے اور عاندی کے کل ظروف پانچ ہزار حار سوتھے۔شیس بفران سبھوں کوجب اسپر ی کے لوگ مابل سے پروشلم کو پہنچائے گئے لے آما"۔ پروشلم میں ایک سڑک کوروش کے نام سے منسوب ہے۔ کچھ معاصر مسلمان علاء کے بقول قران کی سورت اکھف میں جس دوسینگوں والے یعنی ذوالقر نین کاذ کر ہواہے،وہ کوروش ہی تھا

نہ ہی حلقوں کو رضاشاہ کے یہ اقد امات پیند نہ آئے اور نہ ہی وہ عور توں کی "بے پر دگی "بر داشت کر پائے۔ چنانچہ رضاشاہ کے خلاف محاذ کھڑا ہو گیا جس کا اہم ترین نعرہ "شاہ ایک نیایزید ہے" تھا۔ رضاشاہ ایران، ترکی اور مشرق وسطی جیسے ہمسایہ ممالک کو ملاکر ایک کنفیڈریشن کے قیام کے بھی خوامال تھے لیکن اتاترک کی موت کی وجہ سے اُن کا خواب شر مندہ تعبیر نہ ہوسکا۔

رضاشاہ کے زمانے میں علی دشتی نے ''شفق سرخ "کے نام سے ایک اخبار جاری کیا۔ جو اپنے جر اُت مند اند مضامین کی وجہ سے اپنے وقتوں کے دانشوروں کے خیالات کا ترجمان سمجھا گیا۔ دشتی نے جہاں رضاشاہ کی ایر انی اتاترک کے طور پر مدح سر ائی کی وہیں وہ رضاشاہ کے آمر اندرویوں کو ہر داشت نہ کر سکے۔1935ء میں دشتی کوچو دہ ماہ کی قید سنانے کے علاوہ شفق سرخ کی اشاعت پر پابندی عائد کر دی گئی۔

قید کے دوران علی دشتی بیار ہو گئے اور اُنھیں ہسپتال میں داخل کر دیا گیا، جہاں سے دوماہ بعد وہ گھر پہنچا دیے دوران علی دشتی بیار ہو گئے اور اُنھیں "بیتال میں داخل کر دیا گیا۔ اس ادارے کا دیئے گئے۔ کچھ عرصہ بعد اُنھیں" ادارہ راہنمای نامہ نگاری" کاسر براہ مقرر کر دیا گیا۔ اس ادارے کا بنیادی مقصد کتابوں اور اخبارات ور سائل پر سنسر کی پالیسی کا اطلاق کرنا تھا۔ 1941ء میں علی دشتی نے جمال امامی، ابراہیم خواجہ نوری اور دوسرے ساتھیوں کے ساتھ مل کر "حزب عدالت" نامی سیاسی جمال امامی، ابراہیم خواجہ نوری اور دوسرے ساتھیوں کے ساتھ مل کر "حزب عدالت" نامی سیاسی جماعت بنائی جس میں وہ 1948ء تک متحرک رہے۔

دوسری جنگ عظیم کے دوران رضاشاہ نے ایران کے غیر جانب دار ہونے کا اعلان کر دیا۔ برطانیہ کو رضاشاہ کا یہ فیصلہ پندنہ آیا اور برطانیہ نے الزام لگایا کہ ایران میں مقیم جرمن مہند س اور تکنیکی ماہرین جاسوسی کر رہے ہیں۔ چنانچہ ایران پر سوویٹ یو نین اور برطانیہ نے بمباری شروع کر دی۔ اگست 1941ء میں اتحادی قوتوں نے ایران پر قبضہ کر لیا، رضاشاہ گرفتار ہوئے اور انھیں اینے میٹے محمد رضا

پہلوی کے حق میں دستبر دار کروانے کے بعد ملک بدر کر دیا گیا۔ رضاشاہ جنوبی افریقہ چلے گئے اور وہیں پر16 ستمبر 1941 میں وفات یائی۔

رضا شاہ کے زوال کے ساتھ سب پچھ ہی بدل گیا۔ اُمّت مسلمہ کا تصور واپس لوٹ آیا جے عام کرنے کے لیے بیر ونی طاقتوں نے کام کیا۔ بائیس بازو کی سوچوں کے خلاف فدائین اسلام کا قیام عمل میں لایا گیا۔ بہائیوں اور بائیں بازو کے نظریات سے تعلق رکھنے والوں پر سختیاں کی گئیں۔ شیعہ علائے دین نے حجاب اور چادر کی واپسی کے علاوہ مخلوط تعلیم کو ختم کرنے کے مطالبے شر وع کر دیے۔ پورے ملک میں اسلامی احرام کی تشہیر کے لیے تنظیمیں اور جماعتیں وجود میں آئیں۔ جنھوں نے اسلام اور اسلامی ناموں سے روزناموں اور ہفت روزوں کا اجراکیا۔

رضا شاہ پہلوی کی حکومت کے دوران اگرچہ علی دشتی ہوشہر کے علاقے سے مجلس شوریٰ کے امتخابات میں لگا تارر کن منتخب ہوتے رہے تھے لیکن اس دوران وہ خود کو سیاستدان سے زیادہ ایک صحافی سمجھتے سے رضا شاہ کے بیٹے محمد رضا پہلوی کے دور میں علی دشتی کی سیاست میں دلچی بڑھ گئی اور مذہب اور صحافت میں ان کی دلچین کم ہو گئی۔ شائد بہی وہ وقت تھاجب اُن کے مذہبی اعتقادات میں کمی یا تبدیلی ہوئی۔ اس سے پہلے وہ اسلام کو ایران کے تمام مسائل کا حل سمجھتے تھے لیکن گزرتے وقت کے ساتھ وہ ارد گرد کے حالات سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔

محمد رضاشاہ پہلوی کے زمانے میں علی دشتی نے فرانسیبی سکھنے کی طرف توجہ دی، کیونکہ تب ایران میں فرانسیبی نابوں کو زمانہ جدید کی ثقافت اور تہذیب کو سمجھنے کا دروازہ تصور کیاجاتا تھا۔ فرانسیبی سکھنے کے علاوہ دشتی نے برطانیہ اور روس کی تاریخ و ثقافت کا مطالعہ کرناشر وع کیا۔ وہ جانناچاہتے تھے کہ وہ کون سے عوامل ہیں جن کی وجہ سے یہ ممالک تہذیب وتر تی کی بلندیوں پر پہنچ پائے۔

1947ء میں علی دشتی کو تو دیہہ نامی سوویٹ یو نین نواز کمیونٹ پارٹی کو کا پینہ میں شامل کیے جانے اور روس کو دی جانے والی رعایتوں پر تنقید کی وجہ سے گر فقار کر لیا گیا۔ چید ماہ کی قید سے رہائی کے بعد وہ تہر ان سے فرانس چلے گئے اور دوسال بعد لوٹے والی پر ایک سال کے لیے اُن کا مصر میں سفیر کے طور پر تقر رہوا۔ 1954ء میں وہ سینٹ کے رکن بنا دیے گئے۔ پہلوی حکومت کے خاتمے تک انہوں نے ایک سینیٹر کے طور پر خدمات انجام دیں۔

#### ببست وسه سال

علی دشتی نے 1973ء میں "بیست و سہ سال "نامی کتاب ککھی جس میں اُنھوں نے قر آن کے حوالوں سے ثابت کیا کہ پیغیر اسلام کو کوئی معجزہ و دیعت نہیں کیا گیا تھا، اور نہ ہی اُن سے بھی کوئی معجزہ و دیعت نہیں کیا گیا تھا، اور نہ ہی اُن سے بھی کوئی معجزہ بر پا ہوا تھا۔ دشتی کے بقول قر آن میں بچھ بھی ایسانیا نہیں ہے جو اس سے پہلے نہ کہا گیا ہو۔ قر آن میں جو کہا نیاں بیان کی گئی ہیں وہ عیسا نیوں اور یہو دیوں کے ہاں پہلے سے ہی موجود تھیں جھیں جوں کا توں یا تھوڑی تبد یلی کے ساتھ دوبارہ بیان کیا گیا ہے۔ پغیبر اسلام نے اخلا قیات کے حوالے سے بھی جو پچھ بیان فرمایا ہے اُس میں بھی کوئی ایسی چیز نہیں ہے جے نیا کہا جائے۔ انسان کئی صدیوں پہلے ایسے اخلاقی نتائج پر بھنج چکا تھا۔ کنیوسٹس، بدھ، زر تشت، سقر اط، موسی اور عیسی پہلے ہی ایسی تعلی تعلیمات دے چکے تھے۔ اسلام کے کئی مذہبی عقائد ور سوم مشر کین مگہ کے ہاں یا تو پہلے سے ہی مستعمل تھیں، یا انہیں یہودیت سے مستعار لیا گیا ہے۔

محمد رضا پہلوی کے دور میں مذہب مخالف اور سیاست کے متعلق کتاب لکھنے اور شائع کرنے پر پابندی سخے ۔ اہذا بیست وسہ سال کو شائع کر وانے کے لیے دشتی نے لبنان کو چنا۔ لبنان کو منتخب کرنے کی وجہ بیہ بھی تھی کہ لبنان کے دارا کحکومت بیر وت میں دشتی کے بہت زیادہ عرب دوست موجو دشتے ۔ چنانچہ انھوں نے خفیہ طور پر اپنی بید کتاب وہاں ایک ناشر دوست کو بھجوادی۔ ناشر نے جب علی دشتی سے بوچھا

کہ اس پر مؤلف کے طور پر تمہارانام دیاجائے؟۔ تو دشتی نے اسے منع کرتے ہوئے کہا:"جو نام چاہولکھ دو، میرے لیے اہم بات سے ہے کہ لوگوں تک سچائی پہنچ "۔ یوں 1974ء میں سے کتاب ناشر اور مؤلف کے نام کے بغیر شائع ہوئی۔



بیست وسہ سال کے بیروت میں چھپنے کے حوالے سے وہاں چند مذہبی لو گوں کو بھنک پڑی تو اُنھوں نے کوشش کی کہ کتاب بازار میں نہ آسکے۔ چنانچہ بیروت کی عدالت کے صدر موسی صدر سے رابطہ کیا گیا،
تاکہ کتاب کی اشاعت کو کسی طور سے روکا جائے۔ موسی صدر اور علی دشتی کی لمبی بات چیت کے نتیج
میں کتاب کو جلایا تو نہ گیا البتہ اسے بازار تک چنچنے سے روک دیا گیا۔ اور کتاب کی تمام کا پیال لبنان میں
علی دشتی کے ایک دوست علی نقی منزوی کو پہنچادی گئیں۔ علی نقی کسی طور پچھ کتابوں کو ایران سمگل
کرنے میں کامیاب ہو گئے۔

چونکه چھاپہ خانے میں صرف عربی حروف تبجی تھے، اور عربی حروف تبجی میں "گ، پ، چ، ژ" وغیرہ جیسی فارسی آوازیں نہیں ہیں۔ لہذا بیست وسه سال میں املاکی کافی غلطیاں تھیں، لیکن دشتی کوخوشی تھی کہ ان کی کتاب جھپ گئی تھی۔ اُنھوں نے یہ تمام سمگل شدہ کا پیال اپنے نزد کی دوستوں میں بانٹ دیں۔

خمین کے دور حکومت میں یہ کتاب حکومت کے زیر زمین خالف دانشوروں، طالبعلموں اور ایکٹوسٹوں میں بہت مقبول ہوئی۔ کہاجا تاہے کہ صرف ایک سال کے اندر اس کی پانچ لاکھ کاپیاں فروخت ہوئیں۔
کتاب کی اس مقبولیت سے حکومتی علما بہت فکر مند ہوئے۔ چنانچہ اُنھوں نے خمینی کو خط لکھنے شروع کر دیے کہ اس کتاب کے مؤلف کوڈھونڈ کر اُسے سزائے موت دی جائے، نیز اس کتاب کو پاس رکھنے یا پڑھنے والوں کو عبرت ناک سزائیں دی جائیں۔ علی دشتی کو اس بات کی پرواہ نہیں تھی کہ اُن کی کتاب کی فروخت سے کون کنٹی کمائی کر رہا ہے، اور نہ ہی اُنھیں اپنی کتاب کے مؤلف ہونے کا کریڈٹ لینے کا کوئی شوق تھا۔ اس وجہ سے کتاب پر اُن کانام درج نہیں تھا۔ یوں بیست وسہ سال کے مؤلف کوڈھونڈ نا ان آسان نہیں تھا۔

بیست وسہ سال کے مؤلف یا ناثر کا پیۃ لگانے کے لیے بہت زیادہ پکڑ دھکڑ ہوئی۔ بہت سے روشن خیال دانشور، مؤلفین اور تاریخ دان پابند سلاسل ہوئے۔ بیست وسہ سال کے مؤلف کا نام اُگلوانے کی خاطر ان لوگوں کو حد درجہ اذیتوں اور تشد د کانشانہ بنایا گیالیکن کچھ ہاتھ نہ آیا۔ خمین کے پیروکاروں نے لبنان میں را لیلے کر کے بھی پیۃ لگانے کی کوشش کی کہ اسے کس ناشر نے چھاپا ہے۔ لیکن اُنھیں یہاں بھی ناکامی کا منہ دیکھنا پڑا۔

اُنھی دنوں علی نقی منز وی کے نام کا پیتہ چلا، علی نقی مذہباً ایک یہودی تھا۔ اور گولڈ زیبر کی ایک کتاب کا" عقیدہ وشریعت در اسلام" کے عنوان کے تحت فارسی زبان میں ترجمہ کر چکا تھا۔ علی نقی پکڑا گیا اور اسے قید خانے کے اندر بہت عرصہ تک تشدہ کاسامنا کرنا پڑا۔ تشدہ کی تاب نہ لاتے ہوئے علی نقی نے آخر کار علی دشتی کانام اُگل دیا۔ علی دشتی کانام سامنے آجانے کے بعد خمینی کے پاسداران انقلاب نے اکیاسی سالہ علی دشتی کو گر فتار کر لیا اور قید کے دوران اُنھیں بہت زیادہ تشدہ کانشانہ بنایا۔ دشتی پر خمینی کی انقلابی عدالت میں مقدمہ بھی چلا یا گیا جہاں اُنھیں اسلام کے خلاف کتاب لکھنے پر موت کی سز اسنائی گئی۔ علی دشتی جیل جانے سے پہلے جسمانی اور ذہنی طور تندرست تھے۔ لیکن جیل میں اُن پر اس قدر تشدہ ہوا کہ اُن کی ایک ران بری طرح ٹوٹ گئی، اور اُنھیں ہپتال داخل کرنا پڑا۔ دشتی کے ایک دوست کو بشکل اجازت ملی کہ وہ ہپتال میں اُن سے ملا قات کر سکے۔ زندگی سے پیار کرنے والے علی دشتی نے دوست سے مزید دوست سے درخواست کی، کہ وہ اُسے سائناکٹ لا دے، تاکہ وہ اپنی زندگی کوختم کر سکیس کیونکہ یہ تشدہ کہ اُن سے مزید سہانہیں جارہا تھا۔ علی دشتی نے جیل میں کیے گئے تشد دکے متعلق اپنے دوست سے مزید اُن سے مزید سہانہیں جارہا تھا۔ علی دشتی نے جیل میں کیے گئے تشد دکے متعلق اپنے دوست سے مزید

"اب میں سمجھ چکاہوں کہ جنت اور جہنم میں کیا فرق ہے۔جب میں شاہ کی قید میں تھا تو وہ جنت تھی، اور یہ موجو دہ قید ایک جہنم ہے "۔

علی دشتی نے 16 جنوری 1982ء کو تہر ان کے جام مہیتال میں وفات پائی، اور اُنھیں شہر رے کے امام زادہ عبد اللہ قبر ستان میں اہم مذہبی، علمی، ادبی مشاہیر کے علاوہ سات قبر ستان میں اہم مذہبی، علمی، ادبی مشاہیر کے علاوہ سیاسی شخصیات دفن ہیں۔ پاکستان کے پہلے صدر سکندر مر زاجھی اسی قبر ستان میں دفن ہوئے۔ لوگوں کا کہنا ہے کہ دشتی کی موت کی وجہ اُن کی ران کا زخم نہیں، بلکہ اُن کی روح کو لگے زخم اور قید خانے میں کیا سات کہ دشتی کی موہ سہہ نہیں بائے تھے۔

بیست و سه سال آج بھی ایران میں ایک ممنوعہ کتاب ہے۔ اگرید کتاب کسی کے گھرپائی جائے، کوئی اسے خرید تا یا بچتا پایا جائے تو اُسے سزائے موت کا سامنا ہو سکتا ہے۔ علی د شتی کی اس کتاب کا انگریزی ترجمہ اُن کی خواہش کے مطابق اُن کی وفات کے بعد 1994ء میں شائع ہوا۔

علی دشتی نے اخبارات و رسائل میں مضامین لکھنے کے علاوہ ناول نگاری، اخلاقیات، سیاست، فارسی تراجم، مذہبیات، فلسفہ اور کلا کی ایرانی ادب کے خالفین جیسے سعدی، حافظ، خیام، مولانا جلال الدین بخی وغیر و پر چالیس کے لگ بھگ کتابیں لکھیں۔

کلا سیکی ایرانی ادب پر نقذ کے حوالے سے اُٹھوں نے سامیہ ، نقشے از حافظ ، سیر سے در دیوان مثمس ، خاقانی ، شاعری دیر آشنا، دَمے باخیام ، در مدح قمر تاج ، کاخ ابداع ، نگاہے بہ صائب ، قلم و سعدی اور تصویر سے از ناصر خسر و لکھیں۔

سیاسی موضوع پر دشتی کی اہم کتابیں ایام محبس اور پنجاہ وی جیسے ایام محبس اُن دنوں کی یاد گارہے جب دشتی قید تھے۔ پنجاہ وی پنج پہلوی بادشاہی کے چیپن سالوں کا احاطہ کرتی ہے۔ پنجاہ وی پنج پر جہاں دشتی کو تہر ان یونیورسٹی نے ڈاکٹریٹ کی اعزازی ڈگری دی وہیں دشتی پر پچھ حلقوں کی جانب سے تنقید بھی ہوئی کہ دشتی نے ذاتی فوائد کی خاطر ایک ظالم آمر کے دور حکومت کی مدح سرائی کی ہے۔ خمینی کے انقلاب کے بعد دشتی نے "عوامل سقوط" نامی کتاب کھی، جس میں اُن عوامل کی نشاند ہی کی جن کے نتیج میں پہلوی بعد دشتی نے "عوامل سقوط" نامی کتاب کھی، جس میں اُن عوامل کی نشاند ہی کی جن کے نتیج میں پہلوی بادثابی کا خاتمہ ہوا۔

فر ہی نفذ اور اخلاقیات کے حوالے سے دشتی نے بیست وسہ سال کے علاوہ تخت پولاد، جبریا اختیار، البیس در کسوت عرفان، پر دہ پندار، در دیار صوفیان اور عقلا بر خلاف عقل نامی کتابیں لکھی ہیں۔ پر دہ پندار اور در دیارِ صوفیان صوفیت کوزیر بحث لاتی ہیں۔ جبریا اختیار میں وہ آزاد ارادے اور نفذیر کے مسئلے پر اپنے خیالات کا اظہار کرتے ہیں۔ عقلا بر خلاف عقل میں دشتی امام غزالی کے منطقی تضاد ات کو

سامنے لاتے ہیں۔ عقلا بر خلاف عقل اُن تین کتابوں میں سے ایک تھی جنھیں علی دشتی نے اپنانام دیے بغیر شائع کروایا، وہ تخت پولادہے۔ 1971ء بغیر شائع کروایا، وہ تخت پولادہے۔ 1971ء میں شائع ہونے والی اس کتاب کو ایک مذہبی عالم اور اس کے شاگر دیے در میان مکالمہ کے انداز میں کھا گیاہے، جس میں عالم ہر چیز کو قران و حدیث کی روشنی میں دیکھتے ہوئے مملکت کو قران و حدیث کے طے کر دہ قوانین کے تحت چلاناچا ہتا ہے۔ یہ کتاب امام خمین کی کتاب "ولایت فقیہ" کاجواب تھی۔



افغانستان کے آخری بادشاہ ظاہر شاہ کے ہمراہ

 عنوان سے ترجمہ کرنے کے علاوہ فتنہ ، ہندو اور جادونام کے ناول بھی کھے ہیں۔ علی دشتی کو ایران کے دانشورانہ حلقوں میں ایک سورج کے حیثیت حاصل ہے۔ اور اُن کا نام ان تمام دلوں میں زندہ ہے جفول نے ان کی کتابیں اور مضامین پڑھے ہیں۔

# ئل صراط

#### مبارک حیدر

خالد تقتقال نے ایک نہایت مشکل مہم کو سر کیا ہے۔ ترجمہ بذات خود ایک صبر آزما کام ہے، جبکہ مذہب پر کسی تحقیق کام کاتر جمہ توالیے ہے جیسے سان پر لگی چھریوں پر چلنا۔

کتاب کے مصنف علی دشتی کو ایر ان میں ایک بڑے مصنف، محقق اور دانشور کے ساتھ ساتھ ایک عالم کی حیثیت سے جانا جاتا ہے۔مصنف کے نقطہِ نظر سے اختلاف کے باوجو دید کتاب ہمیں اُن کے گہرے دینی مطالعہ کا پیتہ دیتی ہے۔

اس کتاب میں علی دشتی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و قیادت کے تنیس سالوں پر ایک منفر د انداز سے لکھا ہے۔ ہم مسلم عوام پنجیبر اسلام کی نبوت کے سال تنیس گنتے ہیں۔ لیکن سے سال قمری ہیں، اور قمری سال ہمارے موجودہ شمسی کیلنڈر کے مقابلہ میں گیارہ دن کم کاہو تا ہے۔اس حساب سے رسول اللہ نے تربیخہ سال نہیں بلکہ اکسٹھ سال اور ایک ماہ کی عمر میں رحلت فرمائی اور آپ نے اسلام کی جمیل کا بے مثال کام تنیس سال سے بھی کم مدت میں سر انجام دیا۔ دنیا بھر کے تاریخ دان اور انشور اینے اینے عقائد کے باوجود اس عظمت کا اعتر اف کرتے ہیں۔

علی دشتی نے بھی اس عظمت کابیان ایک غیر جانبدار عالم کی زبان میں کیا ہے۔ یہ ایک نعتبہ کلام نہیں بلکہ رسول اللہ کی زندگی اور اسلام کے ظہور و عروج کا ایک مطالعہ ہے جس میں نہ تو ایک عاشق کی فریفتگی ہے نہ ایک کافر کی نفرت۔ یہ ایک منفر دشجز سے ہے۔ رسول اللہ کو ایک انسان مانتے ہوئے، اُن کے بے حماب کمالات کو سجھنے کی ایک کو شش ہے۔ مصنف کی اس کو شش سے اتفاق بھی ممکن ہے اور اختلاف بھی۔

صدیوں سے یہ سوال اٹھایا جا تارہاہے کہ اتنی مختصر مدت میں اتنابڑاا نقلاب جس نے دنیا کی تاریج کو بدل ڈالا، کسے رونمااور مکمل ہو گیا۔ ایک سادہ دل و دہاغ والے صاحب ایمان کی نظر سے دیکھیں تو ہمیں ، د کھنے سوچنے کی ضرورت ہی نہیں رہتی ، اتناجاننا کافی ہو تاہے کہ سب کچھ اللہ کے حکم سے ہو گیا تھااور اللہ توہر چزیر قادرہے۔ لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ ایبا کہہ دینے کے باوجود بہت سے سوال تشنہ رہ حاتے ہیں۔سب اُس کے حکم اور علم سے ہوا تورسول اللّٰہ کی رحلت کے بعد انتشار اور تبدیلی کی وضاحت کیے کریں؟۔سبائس کے حکم اور پیشگی علم ہے ہو تاہے تو جزا اور سزا کیوں؟ اورا گرایک ایک حرکت اور سوج اُس کے حکم سے واقع ہوتی ہے توانسان کے اختیار میں کیاہے ؟۔ خود اُس نے فرمایا: وہ جے ہدایت دے اُسے گمر اہی نہیں اور جنہیں گمر اہی میں ڈال دے ، جن کے دلوں پر تالے لگا دے ، گو نگا بہر ہ کر دے ، اُن کے لئے ہدایت نہیں۔ تو پھر انسان کااختبار کیا ہوا؟۔ اسی طرح کچھ علماء نے کہا قر آن اللہ کی تخلیق ہے ، توسوال اٹھا کہ کہا ہر تخلیق کی طرح اور پہلی کتابوں کی طرح اس کی بھی ایک عمر ہے؟۔ دوسروں نے کہانہیں قرآن تخلیق نہیں، اللہ کی ذات کا حصہ ہے، اُس کا کلام ہے، اُس کی طرح قدیم اور مستقل ہے۔اس پر سوال اٹھا کہ اللہ نے اپنے رسولوں پر پہلے جو کتابیں نازل کیں ، جو کہ اسلام کا جزوا پیان ہیں، وہ کیوں منسوخ ہو گئیں ؟ ۔ کیاوہ قر آن کی طرح اللّٰہ کا کلام تھیں پاپہلے انبیاء کی تخلیق تھیں؟اگراُن میں تح بف ہو گئی تو کیا یہ اللہ کی رضاہے ہوا، کیار سول اللہ کے بعد صحابہ کی آبھی جنگییں، انتشار اور ملوکیت کا قیام اللہ کے فصلے تھے ؟ نہیں تھے تو کس کے فصلے تھے ؟ ۔ کیامسلم اقوام کی موجو دہ حالت بابے راہ روی بھی اُس کی رضا اور حکم ہے ہے ؟۔ کیا قر آن کے الفاظ کے مطابق ہماری طرح اللہ کے بھی ہاتھ ماؤں اور آئکھیں ہیں اور وہ انسانوں کی طرح تخت پر بیٹھتا ہے؟۔ کچھ عالموں نے کہا قر آن کے یہ الفاظ استعارہ کے طور پر آئے ہیں۔ امام حنبل نے کہاجو یہ کیے کہ قر آن کے الفاظ استعارہ ہیں وہ کا فرہے۔ یہ سب سوال اور ایسے کئی سوال بڑے بڑے صاحب ایمان مسلم علماء کے لئے معمّہ بنے رہے اور آخر کار امام غزالی سمیت سب اماموں اور عالموں نے یہ کہہ کر ایمان کو بحال کیا کہ اللہ کی اللہ ہی

جانے، ہم اس کی دانش اور حکمت کو سمجھ ہی نہیں سکتے۔اس فیصلے سے ہماراا بمان تو نج گیالیکن دماغ پر تالےلگ گئے۔اور شاید یہ بھی رضائے الہی تھی۔

مانا کہ اتنی بڑی کا ئنات کے خالق و مالک کی منشااور اس کی حقیقت کو سمجھنا ہمارے لئے ممکن نہیں لیکن قر آن نے ہمیں یہ بھی بتایا کہ اللہ نے انسان کو اپنے خلیفہ یعنی نائب کی حیثیت سے تخلیق کیا، یعنی اُسی نے ہمارے خمیر میں سوال کرنے اور جاننے کی صفات ڈالیں۔ شاید خلاؤں میں انسان کاسفر اور کا ئنات کو حاننے کی وہ تڑپ جو سائنس کو جنم دیتی ہے اور نوع انسانی کی بے لبی کو کم کرتی ہے ، ہماری فطرت کا بنیادی جوہر ہیں۔ علی دشتی نے حیات طبّیہ اور تاریخ اسلام میں ایسے بیبیوں سوالوں کے جواب تلاش کرنے کی کوشش کی ہے۔ اور کوشش ناکام بھی ہو تو کم کوشی ہے بہتر ہے کہ امکان کو جنم دیتی ہے۔ تحقیق ایک مشکل عمل ہے۔ اور جب تحقیق کاموضوع کوئی عقیدہ ہو تو پیر کام اور بھی مشکل ہو جا تا ہے۔ تحقیق سوال اٹھاتی ہے جبکہ عقیدہ سوال اور اختلاف کو پیند نہیں کر تا۔ اسلامی معاشر وں میں توسوال اور اختلاف کی کوئی روایت سر ہی نہیں اٹھا سکی ۔ حالا تکہ اسلام سے پہلے کے مذاہب کو صدیوں سے اختلاف اور تنقید کا سامنار ہاہے۔ عیسائیوں نے رومن سلطنت کی قوت سے یہودیوں کو نشانہ بنایا۔ ہمارے مسلم علماء نے صدیوں تک اپنے حکمر انوں کی سرپرستی میں ہنود ویہود ونصاریٰ پر دیاؤر کھا۔ تاہم اسلام کو یہ منفر د مقام حاصل رہاہے کہ اسے کسی طاقتور اختلاف یا دباؤ کا سامنا نہیں کرنا پڑا۔ مسلم حکمر انوں کو جن حدید نو آباد ماتی طاقتوں نے اقتدار سے محروم کیا، اُن کا کوئی سر کاری مذہب نہ تھا۔ اُن کے سر مایہ داری نظریات اور اسلام کے اقتصادی نظریات میں کوئی بنیادی ٹکر اؤ بھی نہیں تھا۔ اُن نئ قوتوں کا بڑا ٹار گٹ دولت کی تخلیق اور ذاتی ملکیت تھا جبکہ اسلام بھی لامحدود ذاتی ملکیت کو احترام دیتا ہے اور اسے اللہ کا فضل قرار دیتاہے۔ لہذا مغربی اقوام نے مسلم اقوام کے عقائد پر کسی فکری تحریک کا آغاز نہیں کیا۔ حدید صنعتی دور میں تحقیق کے موضوع بھی بدل گئے تھے اور اصول بھی۔ چنانچہ اسلام پر تحقیق بہت کم مغربی دانشوروں نے کی اور اکثر نے احتر ام اور سلیقہ کی حدوں کو بار نہیں کیا۔ جن عیسائی ،

علماء نے اسلام کو تقید یا حقارت کا نشانہ بنایا یا رسول اللہ کی ذات پر انگلی اٹھائی، اُنھیں خود مغربی حکمر انوں، سیاست دان، طاقتور حکمر انوں، سیاست دان، طاقتور حکمر انوں، سیاست دان، طاقتور حلقے اور میڈیا جارے عقائد کا دفاع اتنی لگن سے کرتے ہیں کہ خود مسلم دانشوروں کے لئے اپنی کو تاہیوں پر خود تنقیدی کرنامشکل ہو گیاہے۔ کیونکہ اس عمل کو اسلامو فوبیا کانام دے کرروک دیاجاتا ہے۔

اس دلچسپ عالمی خیر سگالی نے ہماری مجہول خود اعتمادی کو اور پختہ کیا ہے۔ صدیوں کے فکری جمود اور اقتدار کے فخر سے مسلم عوام میں بہت ہی کو تاہیاں پیدا ہوئی ہیں، جن کے نتان گسب کے سامنے ہیں۔ سب سے بڑا نقصان اقبال کے لفظوں میں یہ ہوا ہے کہ: "کارواں کے دل سے احساس زیاں جاتارہا"۔ ہمیں بہت سے بچ سننے کی ضرورت ہے، چاہے یہ کتنے ہی کڑو کے لگیں۔ علی دشتی نے شاید اس اراد سے ہمیں بہت می قیاس آرائیاں کی ہیں، اور بہت سے ایسے عقائد کی نشان دہی کی ہے جن کا بقول اُن کے سے بہت سی قیاس آرائیاں کی ہیں، اور بہت سے ایسے عقائد کی نشان دہی کی ہے جن کا بقول اُن کے قر آن وسنت سے کوئی تعلق ہی نہیں۔ ہمارے مسلم اکثر بتی معاشر وں میں مجمول خود پسندی اور اسلاف پرستی کا زہر اتنا عاوی ہے کہ ہمیں دوسروں کی تیزر فناری نظر آتی ہے نہ اپنا جمود۔ چنا نچہ جب کوئی ہمیں ہمارا بھے بتانے لگتا ہے تو ہم یا تو اُس کے عیب گنوانے لگتے ہیں یا کان بند کر لیتے ہیں۔ اس حالت کا علاج یہی علی کی کوئی تحر بک اپھرے۔

خالد صاحب نے کتاب کا ترجمہ کرتے وقت اصل نصاب کا پوری وفاداری کے ساتھ خیال رکھا ہے۔ یہ بہت ضروری تھا کہ اس نصاب کی اچھائی برائی کا فیصلہ قاری پر چھوڑ دیا جائے۔ کیونکہ یہ ایک ایسا موضوع ہے جس کی مثال پُل صراط سے دی جاسکتی ہے، کہ جو استرے سے زیادہ تیز دھار اور گنج کے بال سے زیادہ باریک بتایا جاتا ہے، جس پر مولوی صاحب کا بیان سن کر ایک نیک دل عام آدمی نے گھر اکر کہا تھا:"مولوی صاحب سیر ھے لفظوں میں کہہ دو کہ جنت کی طرف جانے کا راستہ نہیں ہے"۔

## علی د شتی اور خالد تھتھال کے قیمتی تحفے

#### ڈاکٹر خالد سہیل

پچھلے پندرہ سوبرس سے حضرت محمد کی شخصیت انتہا پندی کی دھند میں لپٹی ہوئی ہے۔ ایک طرف عقیدت اور محبت کرنے والے انتہا پندد۔ عقیدت اور محبت کرنے والے انتہا پندد۔ ایک فضا میں ایرانی دانشور علی دشتی کی حضرت محمد کی ایک معروضی انداز سے سوانح عمری لکھنا ایک قابل قدر کوشش ہے۔

علی دشتی ایک سنجیدہ سکالر ہیں۔ اُنھوں نے نہ صرف مسلم تاریخ دانوں کی بلکہ غیر مسلم دانشوروں کی لکھے لکھی ہوئی حضرت محمد کی سوانح عمریوں کا بھی مطالعہ کیااور ایک عظیم انسان کی متوازن سوانح عمری لکھنے کو کوشش کی۔ علی دشتی نے حضرت محمد کی زندگی کے حالات، واقعات، مشکلات اور نظریات کی مذہبی تفسیر کے ساتھ ساتھ نفسیاتی اور ساجی تعبیر بھی پیش کی۔ اُنھوں نے ان محرکات کی بھی نشاندہی کی جن کی وجہ سے وہ عرب معاشرے میں ایک ساجی تبدیلی لانے میں کامیاب ہوئے۔ علی دشتی کا نقطمِ نظر سیولر بھی ہے اور سائنسی بھی۔ ایسے اندازِ فکر سے حضرت محمد کی سوانح عمری پڑھنے والوں کا دائرہ وسیج ہوجائے گا۔

علی دشتی نے حضرت محمد کے خیالات اور نظریات کو تاریخی اور عالمی پس منظر میں پیش کیا ہے تا کہ پڑھنے والے حضرت محمد کے نظریات کو کنفیو سٹس، بدھا' سقر اط، زرتشت، موکی اور عیسیٰ کے نظریات سے ملا کر دیکھ سکیں اور بیہ جان سکیں کہ ان عظیم ہستیوں نے انسانی سوچ کے ارتقامیں کیا کردار اداکیا ہے۔

علی دشتی نے یہ عظیم کام تو کیالیکن اُنھیں اس تخلیقی کام کی بھاری قیمت اداکرنی پڑی۔ ایران کے اصحابِ بست و کشاد نے ان کی زندگی کا دائرہ ننگ کر دیا۔ میری نگاہ میں ایسی کتاب کی اہمیت اور افادیت اور بھی بڑھ جاتی ہے جس کے لیے اس کامصنف اپنی زندگی کی قربانی دینے کو تیار ہو۔

خالد مختصال نے بڑی محنت اور جانفشانی سے اس کتاب کاار دومیں ترجمہ کیا ہے۔ میں نے زندگی میں عالمی ادب کے بہت سے اردو کے ترجمے پڑھے ہیں۔ جو ترجمے نوبصورت ہیں وہ وفادار نہیں ہیں اور جو وفادار ہیں وہ نوبصورت نہیں ہیں۔ خالد تحتصال کے ترجمے میں دونوں خوبیاں موجود ہیں۔ اس میں زبان کا حسن بھی ہے اور اصل متن سے وفاداری بھی۔ خالد تحتصال کی کتاب کی ایک اور خوبی ہیہ ہے کہ علی دشتی نے جن فلسفیوں اور کتابوں کا اپنی کتاب میں ذکر کیا خالد تحتصال نے ان کتابوں اور فلسفیوں کے دشتی نے جن فلسفیوں اور کتابوں کا اپنی کتاب میں ذکر کیا خالد تحتصال کی کمٹمنٹ کا اندازہ ہوتا ہو۔

میری نگاہ میں علی دشتی کی کتاب اور خالد تصقال کا ترجمہ اردو قارئین کے لیے قیتی تحفے ہیں جن کے لیے میں خالد تصقال کومبار کیاد پیش کر تاہوں۔

مجھے اس بات کی قوی امید ہے کہ اس کتاب کو پڑھ کر اس کے قار نمین محبت اور عقیدت کی مبالغہ آرائی کی دھندسے نکل کر حضرت محمد کی شخصیت کی انسانی عظمت اور ان کی پوری انسانیت کی خدمت کے بچ کے زیادہ قریب آئیں گے۔

علی دشتی کے نظریات سے اتفاق اور اختلاف ہر قاری کا انسانی حق ہے۔ ایک سیکولر انسان دوست ہونے کے ناطے مجھے بھی ان کے چند نظریات سے اختلاف ہے لیکن ان اختلافات کے باوجود میں علی دشتی اور خالد مختصال کی مخلصانہ کو ششوں کو سراہنا چاہتا ہوں کیونکہ مختلف نقطہ نظر رکھنے والوں کی رائے کا احترام انسانیت کے ارتقا اور پر امن زندگی گزارنے کے لیے بہت اہم ہے اور ایسے رویے کی اکیسویں صدی

کے تمام انسانوں اور خاص طور پر مسلمانوں کو اشد ضرورت ہے تا کہ ہم کروارض پر پُر امن معاشر سے قائم کر سکیں۔

### مصلحت کو نثی نے کیسی شخصیت تغمیر کی اشعر نجی

شخصیت پرسی (Personality cult) کار جان زمانہ قدیم سے کئی نہ کئی شکل میں موجود رہا ہے۔

تاری کے طالب علم جانتے ہیں کہ ہزاروں سال پہلے قبیلے کا سر دار خود کو خداکانائب یا او تارگر دانتا تھا۔

مصر کے فرعون اور بابل کے نمر ود کو اُس کے عوام خدا مانتے تھے۔ یو نان اور قدیم روم کے بادشاہوں کو

"دیو تاؤں کا آشیر واد" (Divine right) حاصل تھا۔ شخصیت پرستی کی بید شکل وصورت یورپ کے

صنعتی انقلاب کے بعد بدل گئی۔ کمال اتا ترک، ہٹلر، مسولین، جزل فراکو، چرچل، چار لس ڈیگال، لینن

اور اسٹالن نے بھلے ہی "دیو تاؤں کا آشیر واد" حاصل کرنے کا دعوی نہ کیا ہو لیکن بید لوگ اپنے اپنے

ملکوں کے ہیر و تھے۔ ایشیا میں سیاسی رہنماؤں کی " پرستش "عام بات ہے۔ چین کے ماؤزے نگ ،

ہندوستان کے گاند ھی جی، شہنشاہ ایران، صدام حسین، معمر قذر آنی، جوزف اسٹالن، کرنل جمال عبدالنا

صر اور عیدی امین وغیرہ جیسی کئی شخصیت پرستی کی وباعام ہے۔ شخصیت پرستی خواہ سیاسی ہویا روحانی،

اس کی بڑی وجہ عوام کی سادہ لو تی (Gullibility) ہوتی ہے۔

اسلام میں اگرچہ حضرت محمد کو مرکزی حیثیت حاصل ہے اور ان کی پرستش نہیں کی جاتی لیکن ان سے عام مسلمانوں کی وابستگی بالواسطہ اُنھیں اس مقام سے قریب ترکر ہی دیتی ہے جو ایماناً خدا کے لیے مخصوص ہے۔ اس کی سب سے بڑی وجہ قدیم سیر سے نگاروں کی مبالغہ آمیزی ہے، بعد کے سیر سے نگاروں نے اُنھی کتب سیر سے کو اپنا منبع و ماخذ بنایا اور رفتہ رفتہ حضرت محمد کے تمام انسانی اوصاف پر اُن کی اُلوہی اُنجی غالب آتی گئی، رہی سہی کسر مدح رسول کی شکل میں شاعری نے پوری کر دی۔ نیتجاً گزشتہ

کئی برسوں سے اب اس پر بحث حاری ہے کہ "حضرت محمد نور تھے مابشر ؟" حالاں کہ قر آن کی گئی آبات اور کئی احادیث و روایات میں یہ وضاحت موجو دے۔ خیر اس طویل مسکی اور نظریاتی مبحث سے دامن بچاتے ہوئے ہم یہاں صرف ایک سوال کرنے کی جسارت کرتے ہیں "اسوہ حسنہ" سے کہام او ہے؟۔ ظاہر ہے ایک عام مسلمان کا یہی جواب ہو گا کہ حضرت محمد کی عملی زندگی کا اتباع جسے رول ماڈل تسلیم کیا جاتا ہے۔ لیکن یہاں پھر ایک سوال اٹھتا ہے کہ ایک عام انسان کسی "نور " کی عملی زندگی کا اتباع کیے کر سکتا ہے؟ مثلاً جس طرح سیرت نگاروں نے حضرت محمد کی معجزاتی اور کر ثائی حیثیت کو کت سیرت میں ہر ہر زاویے سے نمایاں کیاہے، اسے پڑھ کر تو مجھ جیسا کمزور شخص اپنے کانوں پر ہاتھ لگالے کہ اس کی پیروی کسی انسان کے بس کی بات نہیں۔ ظاہر ہے میں اشاروں سے جاند کو دو ٹکڑوں میں تقسیم نہیں کر سکتا، اپنے تھوک سے زخم مندمل نہیں کر سکتا، میری شہادت کی انگلیوں سے دو دھ کے سوتے نہیں پھوٹ سکتے، میرے دشمنوں سے میری حفاظت کے لیے فرشتوں کی فوج نہیں آسکتی، دھوں میں بادل میرے سرپر سابہ نہیں کر سکتے اور نہ ہی میر اسابہ غائب ہو سکتاہے وغیرہ وغیرہ۔ ایسے میں اسوہ حسنہ کا تصور ہی برکار محض لگنے لگتا ہے، میں مجلا کیوں کر ایک فوق البشریشے کے اخلاق، بصیرت، حکمت، تدبر اور باکیزگی کی نقل کر سکتا ہوں؟ دراصل ہمارے سیر ت نگاروں نے نبی کی معجز اتی اور کر شائی شخصیت کو ایک فائر وال بنا کر پیش کیا ہے جس سے عام مسلمانوں اور ان کے نبی کے در میان ا یک غیریت سی حائل ہو گئی ہے، نیتجاً وہاں ایک مرعوب کن عقیدت توپیدا ہوتی ہے لیکن انسیت ناپید مو جاتى بــــ شايدي وجه تقى جو خود يغير اسلام نه ايك بار فرمايا: "لا تُطُوُّوني كَمَا أَطُوَّتِ النَّصَاسَى ابْنَ مَرْيَهِ، إِنَّمَا أَنَا عَبُلٌ فَقُولُوا: عَبْلُ الله وَرَسُولُه" (ميري حدسے زيادہ تع يف نہ كيا كرو، حبيبا كه نصاریٰ نے ابن مریم کے بارے میں کہا۔ میں توبس ایک بندہ ہوں ، لہٰذا مجھے اللّٰہ کا بندہ اور رسول کہا کرو۔ صحیح بخاری، 3261) اس ضمن میں ایک اور واقعہ یاد آتا ہے کہ جب ایک صحابی نے حضرت محمد سے کہا: "أَنْتَ سَیِّدُنَا، فَقَالَ: السَّیِّدُ اللَّهُ" (آپ ہمارے سر دار ہیں تو آپ نے فرمایا کہ سیر تواللہ تعالیٰ ہے۔) اور جب صحابی نے کہا کہ "أَفْضَلُا وَأَعْظَمُنَا طَوْلاً، فَقَالَ: قُولُو ابِقَوْلِکُمُ أَوْبَعْضِ قَوْلِکُمْ، وَلاَیَسْتَبْحُویِیَّنَکُمُ الشَّیْطَانُ" (ہم میں سے افضل اور سب سے بڑے ہیں تو آپ نے فرمایا، جو تم عام طور پر کہتے ہو ویسے ہی کہو، کہیں ایسانہ میں سے افضل میں شیطان شمصیں اینا و کیل بنا ہے۔ سُنن ابو داؤد: 4806، احمد 4/2)

الیے اور بھی کئی مقامات ہیں جب پیغیبر اسلام نے اپنے اور دین کے تعلق سے غلو کی ممانعت کی ہے لیکن ان کے انتاہ کو نظر انداز کرکے ان کی شخصیت میں غلویبدا کرکے اتباع واطاعت رسول کی ذمہ داری سے فرار حاصل کرنے کی حکمت عملی کو مسلمانوں نے "عشق رسول" کانام دے دیا۔ اس لیے جب کوئی صاحب نظر اورانصاف پیندسیرت نگاراس جرم بلکه جرم عظیم کی طرف اشاره کرتے ہوئے پیغیبر اسلام کو تمام انسانی اوصاف سے وابستہ کر کے اُن کی عملی زندگی کا تجزید کر تاہے یا اُسے سمجھنے کی کوشش بھی کر تاہے تومالغہ آمیز وں کواس میں گستاخی نظر آنے لگتی ہے چونکہ ان کے لاشعور میں صدیوں سے نی کی المیج خداسے مماثل ہے بلکہ بعض اذبان میں اس سے سوابھی ہے۔ میرے دعوے کا ثبوت بیشتر مسلم ممالک کے وہ تعزیری قوانین ہیں جو توہین خدا کی بجائے توہین رسالت پر مبنی ہیں۔اس کا شکار علی دشتی بھی ہوئے جنھوں نے اپنی زیر نظر کتاب میں پیغیمر اسلام کی اُس روایتی اور مبالغہ آمیز امیج کو کھرچ کر ا یک با کمال، باہمت، بااثر، بااختیار، بااخلاص، باشعور، باتد ہیر، باطہارت، باعمل، باخدا، باقرینہ، بام وت ، ماوضع اور ماو قار انسان سے متعارف کر اماہے؛ ایک ایبا انسان جو حالات اور موقع و محل کے تناظر میں فیصلے بھی کر تاہے اور اپنے ہی فیصلے رد کرنے سے بھی نہیں جھجکتا، جو مواقع کی نعت کو قبول کرتے ہوئے کئی قدم آگے بھی بڑھاتا ہے لیکن کئی بار وہ مصلحت کے تقاضے اور حکمت عملی کے طور پر اپنے قدم واپس لینے پر بھی نہیں شر ماتا۔ جس نے ساجی مسائل کے حوالے سے ہر قدیم روایت کو نہیں دھتکار ااور نہ ہر معاملے میں نئی روایت کی بنیاد رکھی۔ جس نے ان قدیم روایت کو قبول کرنے میں عقل و فطرت کو

ہی کافی سمجھا اور آفاقی افکار و نظریات کی روشی میں معاملات کو دیکھا اور اپنے دور کے حالات اور قاضوں کے مطابق سابھی سائل کے بارے میں ایک طرز عمل اختیار کیا اور اپنے ساتھیوں کی بھی تربیت اس نہج پر کی کہ وہ کوئی کام کسی نہ ہجی سند کے بغیر بھی انجام دے سکیں۔

علی دشتی اپنی کتاب میں نبی کو خوبیوں اور کمزوریوں کا مرکب بتاتے ہیں جو ایک عام انسان کے اوصاف ہیں دشتی اپنی کتاب میں نبی کو خوبیوں اور کمزوریوں کا مرکب بتاتے ہیں ، بقول اُن کے حضرت محمد اپنے تمام ہیں لیکن اس کے باوجود وہ پیغیبر اسلام کولا گئی احترام گرد استے ہیں ، بقول اُن کے حضابت کارد عمل تھا۔ دشتی ہم عمروں میں افضل تھے۔ علی دشتی کے مطابق اسلام کا قیام مکہ کے معاشر تی حالات کارد عمل تھا۔ دشتی نے مکمل احترام کے ساتھ سیرت نبوی کا تجزیہ کیا ہے لیکن مبالغہ آمیزی اور حقائق کو توڑ مروڑ کر پیش کے سے خود کو علیجہ ورکھا ہے۔

اس کتاب میں پچھ باتیں الی بھی ہیں جن سے عام مسلم قارئین بے چینی کا شکار ہو سکتے ہیں، مثلاً علی دشتی و جی الہی کے منکر ہیں، وہ اس انقلاب عظیم کا پورا کریڈٹ قر آن کی بجائے پینجبر اسلام کو دیتے ہیں جس کی وضاحت جدید نفسیات اور عمرانیات سے کی جاسکتی ہے۔ دشتی قر آن کے معجزہ ہونے سے بھی انکاری ہیں، اُن کے مطابق قر آن کا معجزہ اس کے بتائج میں ہے، اس کی ادبی تشکیل میں نہیں۔ وہ پینجیر اسلام کی پیشین گوئی کو بھی اسی سیاق میں اخذ کرتے ہیں کہ بیپشین گوئیاں حضرت محمد کی باخبری، سیاسی تدہر اور تجزیہ حالات پر مبنی قیاسات سے وابستہ تھے۔ بلاشبہ ہم قار نمین علی دشتی کی باتوں سے انقاق یا اختلاف کر سکتے ہیں اور بیہ ضروری بھی نہیں کہ علی دشتی کی زیر نظر کتاب اپنے دلا کل و مندر جات میں حزب آخر کا در جہ رکھتی ہو۔ مصنف کے نقط نظر سے ہمیں بھلے ہی اختلاف ہو، لیکن یہ امر واقعہ ہے اور اسے اگر ہم زیر نظر کتاب کے مطالعہ کے دوران ذہن میں رکھیں تو اکثر جگہوں پر ہمیں ان سوالات کے جو ابات خو د بخو د ملے طلے جائیں گے جو مصنف کے نکالے ہوئے نتائے سے ذہنوں میں پیداہوں گے۔

اس موقع پر ایک عام قاری یہ سوال کر سکتا ہے کہ کسی ایسی کتاب کے ترجمہ کی ضرورت ہی کیا تھی جس کامصنف عقید تاً ہمارے عقیدے کا نہیں ہے۔ یہ سوال اپنی اہمیت کے باوجو دعلمی دنیامیں نظر انداز کر دیئے جانے کے قابل ہے، کیوں کہ کسی بھی ساج ہاشخصیت کا مطالعہ صرف اس کے عقیدہ کی روشنی ہی میں نہیں کیا حاسکتا اور بطور خاص پیغیبر اسلام کی سیر ت کے مطالعہ میں یہ قید تو ہالکل نہیں لگائی حاسکتی چونکہ خود مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ وہ کسیا ایک خطے پاکسیا ایک علاقے پاکسیا ایک ملک کے لیے نہیں ہلکہ یوری انسانیت کے لیے دنیامیں تشریف لائے تھے، جنانچہ اُن کی شخصیت پر کسی ایک مذہب، کسی ایک مسلک، کسی ایک عقیدے، کسی ایک نظریے پاکسی ایک خطے کی احارہ داری کیوں کر ہوسکتی ہے؟ علی دشتی نے اس کتاب میں کہیں بھی پیغیر اسلام کی توہین نہیں کی، اُن کا مذاق نہیں اڑایا بلکہ اُن کے مطابق عقائد کے معاملات میں عقلیت کا فقد ان ہی شخصیت پر ستی اور فریب دہی کا ماعث بنتا ہے۔ دشتی کے مطابق اگر لوگ پیغیبر اسلام کو ایک کامل انسان تسلیم کر لیں تو وہ سمجھ حائیں گے کہ پیغیبر نے اپنی زندگی میں جو کچھ بھی کیا، اسے عام نفساتی ردعمل اور انسانی جذبات سے مطابقت حاصل ہے۔ دشتی کے خیال میں معاصر معاشر تی ماحول کے تناظر میں پیغیبر اسلام کے اقد امات کا جائزہ لینا چاہیے۔ اتناہی نہیں، صاحب کتاب نے خاص طور پر قرون وسطی میں سیر ت کے متعلق مغربی غلط فہمیوں اور افتر ایر دازی کی ۔ مذمت بھی کی ہے۔ شاید اسی دیانت داری کے سبب پہلوی حکومت اور اسلامی جمہوریہ دونوں کی جانب سے اس کتاب کی اشاعت پر بابندی عائد کرنے کی کوششوں کے باوجود اسے عالمی شہرت ملی اور اسی شہرت کے سبب دشتی نے اپنی زندگی کے آخری عشرے میں قید وبند کی صعوبت اور تشد د کی اذیت ، ىر داشت كى\_

خالد تھتھال صاحب اس لیے لا کُل ستاکش ہیں کہ اس کتاب کا انگریزی زبان میں ترجمہ ہونے کے باوجود اردو قار نمین کے لیے بیہ میسر نہیں تھی۔ خالد صاحب نے اس کتاب کا ترجمہ اس کے اصل فارسی متن سے کیاہے۔ اب کچھ باتیں اس کتاب کے ترجمے پر بھی کر لینی چاہئیں ورنہ احیان ناشاہی ہو گی

محمد حسن عسکری کی مانیں تو اردو والے ترجے میں بس یہی بات دیکھتے ہیں کہ روانی اور سلاست ہو اور یڑھتے ہوئے ایبالگے جیسے کتاب ار دومیں ہی لکھی گئی ہو۔ بلاشیہ اس سے ترجمے کا کام ہلکا ہو جاتا ہے لیکن ہماری زبان وہیں کی وہیں رہتی ہے جہاں تھی، حالاں کہ ترجے پر ہماری ذراسی محنت کے ذریعے اردونثر کے اسالیب میں کچھ تجربے کیے جاسکتے تھے۔لیکن اس کے برعکس ہمارے اکثر اردومترجم جملوں کے آ ہنگ ما پیرا گراف کی تغمیر کے سخت مر حلوں کو بھاری پتھر سبچھتے ہیں اور چوم کر اسے چھوڑ دیتے ہیں اور اس کی جگہ اپنے تخیلات سے اسے مزید اربنانے کی کوشش کرتے ہیں۔ خالد تصحیال نے اپیانہیں کیاہے جوان کے ترجمے سے ظاہر ہے۔اُنھوں نے اصل متن سے چیک کر ترجمہ کیاہے، لیکن اس کامطلب بیہ بھی نہیں کہ اُنھوں نے مکھی پر مکھی ماری ہے بلکہ وہ جذبات کا تجزیبہ بھی فکر محض کی زبان میں کرتے ہیں۔ علی دشتی کے اصل فارسی متن کو پڑھیں تو آپ کو اُن کے جملے بڑے خشک اور بے رنگ معلوم ہوں گے لیکن ذراغور سے پڑھیں تواُن میں ایک کراراین اور ایک ایسی چستی ملے گی جوطنز کے قریب پہنچ جاتی ہے۔ ظاہر ہے الی زبان اور ایسے اسلوب کو اردو میں منتقل کرنے کے لیے خالد تھتھال ایسی روایت کہاں سے لاتے؟ میں یہ تو نہیں کہتا کہ متر جم نے اپنے فرض سے عہد ہ بر آ ہونے کے لیے اردو کا نیااسلوب خلق کیالیکن یہ ترجے دیکھتے ہوئے مجھے اس میں دبی ہوئی پینگاری کااحساس ضرور ہو تاہے کہ فاضل مترجم میں اسلوب کا نیاتج یہ کرنے کی ہمت ضرور ہے۔ ترجے کا مقصد بھی یہی ہے کہ خواہ ترجمہ ناکام ہی کیوں نہ ہو مگریڑھنے والوں کے سامنے ذرائع اظہار کے نئے مسائل آئیں۔

اس اردو ترجے کی ایک سب سے بڑی خوبی ہہ ہے کہ مترجم نے مصنف کے متن سے باہر ہو کر ترجمہ نہیں کیا ہے بلکہ عاشیوں سے مزین یہ کتاب بتارہی ہے کہ خود مترجم اس متن کے پس منظر سے خوب اچھی طرح واقف ہے اور جہال کہیں اصل متن میں وضاحت کی ضرورت پیش آئی، اسے حاشے میں مترجم نے بحوالہ پیش کر دیا۔ یہ اپنے آپ میں بڑی بات ہے کہ مترجم جس کتاب کا ترجمہ کر رہا ہے، اس موضوع پر اس کا علم مصنف سے کم نہیں ہے۔ لہذا ہم کہہ سکتے ہیں کہ اس اردو ترجے کی اہمیت اس لیے

بھی دوچند ہو جاتی ہے چونکہ اس میں مترجم کابرابر کااشتر اک ہے، اس رعایت سے زیر نظر کتاب علی دشتی اور خالد تھتھال دونوں کی ہو جاتی ہے۔

### چراغ آخرِشب

#### حاشر ابن ارشاد

ترجمہ ایک ایسا فن ہے جس میں ہم نے بڑے بڑوں کا سانس چھولتے دیکھا ہے۔ اس پر ترجمہ اگر ایسی کتاب کا ہو کہ ہر قدم چھونک چھونک کر رکھنا پڑے تو سانس ہی نہیں چھولتا، اوسان بھی خطا ہو جاتے ہیں۔ بامحاورہ ترجمہ کریں تو چاشنی رخصت ہو جاتی ہیں۔ بامحاورہ ترجمہ کریں تو چاشنی رخصت ہو جاتی ہے۔ منظر کچھ ایسا بن جاتا ہے گویا مترجم ایک تنی ہوئی رسی پر چل رہا ہے، توازن بار بار بگڑتا ہے۔ ہر صفحے پر گرتا ہے، سنجلنے کی کوشش کرتا ہے، قلم پھر سے اٹھاتا ہے، پھر گرتا ہے، پھر اٹھتا ہے۔ ہر صفحے پر گرتا ہے، سنجلنے کی کوشش کرتا ہے، قلم پھر سے اٹھاتا ہے، پھر گرتا ہے، پھر اٹھتا ہے۔ ہر صفحے پر گرتا ہے، سنجلنے کی کوشش کرتا ہے، قلم پھر سے اٹھاتا ہے، پھر آرتا ہے، پھر اٹھتا ہے۔ ہر صفح پر گرتا ہے، سنجلے کی کوشش کرتا ہے کہ بنائے نہ بنے۔ بس اسی کشاکشی میں کتاب تمام ہوتی ہے۔ ہاتھ کچھ نہیں آتا، سوائے ایک بر مزگی کے احساس کے۔صاحبان ذوق کے لیے بیر تراجم ایک سزا

ایسے تراجم کافی زمانہ ایک تار بندھا ہے۔ یاروں نے سمجھا ہے کہ یہ کار آساں ہے۔ نہ عمین مطالعہ ضروری ہے، نہ زبان کی بھول بھلیوں سے آگہی، رہی ندرت خیال اور نکتہ آفرینی تووہ مصنف کی ذمہ داری ہو تو ہو، مترجم کے کندھوں پر کوئی ایسابار نہیں۔ اس سے گھبر اگر اردو تراجم سے عموماً کنارہ کثی میں عافیت جانی ہے پر کبھی کبھی کوئی ایسادر نایابہاتھ آتا ہے کہ آئکھوں پر، اپنی خوش بختی پر اور مترجم کی کاوش پر بہروں کیا، دنوں یقین نہیں آتا۔ خالہ تصفال کی کتاب شکیں سال بھی ایسا ہی ایک گوہر کم یاب ہے۔ یوں سمجھے کہ اگر تراجم کے موسم ہوں تو یہ کتاب صرف بہار کے موسم میں ہی اتر سکتی تھی یا یوں کہے کہ یہ ترجمہ اپنی جگد اک نوید بہارے۔

علی دشتی کی کتاب بیست و سه سال کا بیر ترجمه محض ترجمه نہیں ہے، یہ بغاوت کا، جر آت کا اور روایت شکنی کا اعلان ہے۔ کون اس دور آشوب میں ایس کو شش کر تا ہے۔ شکر کیجیے کہ بونوں کے اس جموم میں خالد تصقال جیسے لوگ موجود ہیں نہیں تو زمانے اس بے کیفی میں، اس بے توفیق میں بیت جاتے۔ علی دشتی کو گئے ایک زمانہ بیتا۔ کتاب ایر ان میں ہی نہیں، دنیائے اسلام میں بھی پابندی کا شکار تظہری۔ مصنف معتوب ہوا۔ ہمیشہ کی طرح صاحبان اختیار کو یہ زعم تھا کہ ہوا پر پہرے بٹھائے جا سکتے ہیں، خوشبو کو دفن کرنا ممکن ہے اور آئینے کرچی ہو جائیں تو ان میں عکس نظر نہیں آتا۔ لیکن اونچی انا اور نیچی عقل رکھنے والے ہمیشہ یہ بھول جاتے ہیں کہ بنانے والے دھیوں کا بھی علم بنا لیتے ہیں۔ پانی اپنا راستہ خو د تلاش کرلیتا ہے اور ایک دیا بھی منجمد رات کی تاریکی چیرنے کے لیے کافی ہو تا ہے۔

علی دشتی کی کتاب ایران کے لیے نہیں تھی۔ نہ ہی ہے کتاب اہل اسلام کے لیے تھی۔ کتاب کا نہ ہب اور جغرافیہ نہیں ہو تا۔ کتاب تو علم کا دروازہ ہوتی ہے۔ خالد تھتھال نے اردو جاننے والوں کے لیے علم کا ایک دروازہ واکیا ہے اور خدا جانتا ہے کہ ایسے دروازوں کی اس زندان میں کتنی ضرورت ہے جہاں صرف اندھیر اے اور روشنی کے کسی سراغ کی کوئی تمنا بھی نہیں ہے۔

یہ کتاب ان شئیں سالوں کی داستان ہے جس سے ہمارے عقیدے کے تمام چشمے کچوٹے ہیں۔ صدیوں میں ان چشموں کے پانی اسنے گدلے ہو گئے ہیں کہ کسی کو پانی کی تہہ نظر نہیں آتی۔ بتانے والے بتاتے ہیں کہ تہہ میں لعل وجواہر ہیں لیکن وہ بھی ہیں جو انہی کو سنگ ریزوں سے زیادہ وقعت دینے کو تیار نہیں ۔ یا تو کوئی غوطہ لگائے پر اس میں بہت سوں کا سانس اکھڑ جائے گا یا پھر کوئی پانی کو صاف کرنے کا بیڑا اٹھائے پر عقیدت کی مٹی صاف کرنے والوں کے ہاتھ قلم کر دینے کارواج ہے اس لیے علی دشتی جیسے کئی زمانوں بعد آتے ہیں۔ خالد نے اردو جانے والوں کو علی دشتی سے متعارف کر والے جو احسان کیا ہے۔ یہ کارازہ یہ ترجمہ پڑھ کر ہی لگا ہا جاسکتا ہے۔

علی دشتی کی کتاب کا بنیادی مقدمہ بہت سادہ ہے۔ اس کے پاس بھی ابن ہشام یا طبر ی جیسے تاریخ کے وہی ماخذ ہیں جس سے ہماری تاریخ کی ساری روایتوں نے جنم لیا ہے۔ اس کے ہاتھ پر بھی وہی قرآن دھر اہے جس کے بارے میں ہمیں یقین ہے کہ اس کا ایک لفظ بھی نہیں بدلا۔ علی دشتی اپنی روایتیں ایجاد نہیں کر تا۔ انگریزی محاورے کے مطابق کم گشتہ ترجیے ایجاد نہیں کر تا۔ انگریزی محاورے کے مطابق کم گشتہ ترجیے کے بہانے کی دیوار نہیں بناتا۔ وہ بس مافوق الفطر ت اساطیر کو ایک طرف رکھ دیتا ہے۔ خوشہ چینی کرتے ہوئے میٹھا میٹھا ہپ ہپ اور کڑوا کڑوا تھو تھوسے پر ہیز کرتا ہے۔ جو، جب، جہال جیسے موجود ہے وہ اپنے پڑھنے والوں کے سامنے رکھتا چلا جاتا ہے۔ مقدس صحیفوں کو نقدس کی عینک سے دیکھنے کے بجائے منطق اور اصول کی خورد بین کے نیچر کھ دیتا ہے کہ ایک ایک زاویہ جدا نظر آتا ہے۔ اس کا ابجہ نقتہ کہ ایک ایک زاویہ جدا نظر آتا ہے۔ اس کا البجہ نقتہ کہ ایک ایک دوست کی طرح آپ کو ساتا چلا جاتا ہے۔ ہم دلی اور ہم دردی کے ساتھ وہ پنجیر اسلام کی کہانی ایک دوست کی طرح آپ کو ساتا چلا جاتا ہے۔ وہ سے بڑھ کر بیٹ کو ساتا چلا جاتا ہے۔ اور سب بی عربی کہ دی تا ہے وہ خرق عادات کے ٹاکھ نہیں لگاتا اور نہ بی یہ توقع آپ سے رکھتا ہے۔ اور سب بی میں کہ کہانی ایک دوست کی طرح آپ کو ساتا چلا جاتا ہے۔ اور سب بی عربی کہ دوست کی طرح آپ کو ساتا بیٹ بیٹ فیصلہ آپ پر چھوڑ دیتا ہے۔ اور سب سے بڑھ کر یہ کہ وہ کوئی نتیجہ نہیں نکالنا بلکہ یہ فیصلہ آپ پر چھوڑ دیتا ہے۔

اس پورے متن میں کچھ ایبا نہیں ہے جس پر اسلام کے ٹھیکیدار کسی بھی بہانے سے گرفت کر سکیں لیکن اس کے باوجود اس کتاب پر پابندی، علی دشتی پر تشدد اور اس کے افکار پر گمنامی کا پر دہ ڈالنے کی کوشش اس بات کا ثبوت ہے کہ طافت کے م اکز بچ سے کتنے خوفز دوریتے ہیں۔

کتاب تو آپ پڑھ ہی لیں گے۔ میں بہت کچھ یہاں نقل کر سکتا ہوں لیکن اس مضمون کا مقصد سے نہیں ہے۔ دوسرا سے کہ ہر بات اپنے تسلسل اور سیاق وسباق میں ہی خوب صورت لگتی ہے۔ اس لیے میں صرف تین چارا یسے مختصر اقتباسات پر اکتفاکر رہاہوں جو علی دشتی کی طرز فکر کوواضح کرتے ہیں۔

"عقائد خواہ سیائی ہوں خواہ دینی و مذہبی ہوں، وہ انسانی عقل کے استعال اور صورت حال کو واضح انداز میں دیکھنے کی راہ میں رکاوٹ کا باعث بنتے ہیں۔ موضوع بحث کے چیرے پر اچھائی یابرائی کا پر دہ مستقل طور پر تھینچ دیا جاتا ہے۔ محبت و نفرت، تعصب و ضد اور تلقینی عقائد زیر بحث انسان کو دھوئیں، دھند اور تصورات کے پیچیے غائب کر دیتے ہیں "۔

"ہم جانتے ہیں کہ بچین میں کسی شخص کو جب عقائد کی تلقین کی جائے تووہ اُس کے ذہن کے پس منظر میں جم جاتے ہیں، یوں وہ اپنے تلقینی اعتقادات کو حقائق پر منطبق کرنے کی کوشش کر تاہے خواہ اُس کے پاس اس کی کوئی بھی عقلی دلیل موجود نہ ہو۔ حتی کہ دانشور، سوائے چند ایک کے جن کی تعداد انگلیوں پر گنی جاسکتی ہے، بھی اس صورت حال سے دوچار ہیں اور اپنی قوت ادراک و فہم کو استعال نہیں کر پاتے۔ اور اگر وہ اپنی اس قوت کا استعال کرتے بھی ہیں تو اسے اپنے تلقینی عقائد کے دفاع کے لیے استعال کرتے ہیں۔ انسان، جس کی وجہ امتیاز اس کی قوت ادراک ہے جس سے وہ طبعی اور ریاضی کے مسائل تک حل کرتا ہے، اپنے عقائد، خواہ سیاسی ہوں، خواہ دینی ہوں، کی صورت میں وہ عقل حتیٰ کہ مشاہدات کو بھی رد کر دیتا ہے "۔

"نبوت کوبرخی ثابت کرنے کے لیے مذہبی متعکمین نے خواہ اُن کا تعلق اسلام یا دوسرے ادیان سے بے، سخت کوشش کی ہے کہ وہ ایک ایسی بات کو پچ ثابت کر پائیں جو مشکوک اور عقلی بیانوں سے نا قابل اثبات ہے۔ کیونکہ انبیا اپنے آپ کو جس پر ورد گار کا بھیجا ہوا گر دانتے ہیں، اُس کے وجود کو ثابت کرنے کے لیے یہ مؤقف اختیار کر نالاز می ہے کہ جہان کو حادث اور عدم سے وجو د میں آیا ہوا سمجھا جائے۔ اگر کا نئات پہلے سے موجود نہیں تھی اور بعد میں وجو د میں آئی تو فطری بات ہے کہ کسی خالق نے اُسے تخلیق کیا ہو گا۔ لیکن یہ دعویٰ خود اپنے طور پر نا قابل اثبات ہے۔ ہم اتنی قطعیت سے کیسے یہ کہہ سکتے ہیں کہ ایک وقت ایسا تھا کہ کا نئات نہیں تھی اور نہ ہی کسی قشم کے وجود کا کوئی نشان تھا؟"۔

"اگر خدانے اپنے بندوں میں سے کسی کو یہ صلاحیت واقعی عطافر مائی تھی کہ وہ مُر دوں کو زندہ کر دے۔ دریاکے پانی کو بہنے سے روک دے، آگ سے جلانے کی صلاحیت کوسلب کرلے تاکہ لوگ اُن پیغیمروں پر ایمان لے آئیں اور اُن کے مفید احکامات پر عمل کریں، توکیا یہ زیادہ آسان اور عقل کے قریب ترحل نہیں تھا کہ لوگوں کے دماغوں کو پیغیمروں کے تصرف میں دے دیتا یا لوگوں کو نیک پیدا کر تا۔ چنانچہ نبوّت کے مسئلے کو ایک دوسرے زاویے سے دیکھنازیادہ مفید ہو گا اور وہ بیہ ہے کہ اسے ایک قتم کاغیر معمولی روحانی و دماغی عطیہ اور خصوصیت تصور کیاجائے "۔

"قر آن ایک معجزہ ہے۔ لیکن یہ اُن دوسرے معجزات کی مانند نہیں جو گذشتہ صدیوں کی دھند اور غبار میں لیٹی ہوئی کہانیوں میں گھرے ہوئے ہیں، اور صرف سادہ لوح اور کم عقل لوگوں کے عقیدے کا حصہ ہیں۔ نہیں، قر آن معجزہ ہے، ایک جیتا جاگنا اور پولنا ہوا معجزہ۔ قر آن معجزہ ہے، اپنی فصاحت و بلاغت کے حوالے سے نہیں اور نہ ہی اس میں درج اخلاقی مضامین یاشر کی قوانین کی وجہ سے۔ قر آن اس حوالے سے معجزہ ہے کہ تنہا اور خالی ہاتھ، لکھنے اور پڑھنے کی صلاحیت سے محروم محمد اس کے وسیلے سے اپنے لوگوں پر غالب آئے، اور ایک ڈھانچے کی بنیا در کھی۔ قر آن معجزہ ہے کیونکہ اس نے سرئش لوگوں کو اطاعت پر مجبور کیا اور اس کی آیات کے وسیلے سے محمد نے اپنے ارادوں کو اُن پر جاری کیا۔ محمد نے قر آن کو اپنی رسالت کے سیچ ہونے کی سند کے طور پر پیش کیا۔ کیونکہ خدا کی جانب سے اُن پر وحی نازل ہوتی ہے جو وہ لوگوں تک پہنچاتے ہیں "۔

علی دشتی کی کتاب محض پیغیبر اسلام کی زندگی کے شئیں سالوں کا احاطہ نہیں کرتی بلکہ یہ اسلام کے فلفے، اسلامی فکر کی تروت کے اور ایمان واعتقاد کے ڈھانچے کا پوسٹ مارٹم کرتی ہے۔ بچ اور عقیدے کے بچ ایک باریک می کئیر ہے۔ یہ کتاب اس لکیر کو واضح کرتی ہے۔ اس کے بعد یہ پڑھنے والے پر منحصر ہے کہ وہ کس جانب قدم رکھناچا ہتا ہے۔

خالد تھتھال نے جس طرح ترجے سے انصاف کیا ہے وہ انہی کا خاصہ ہے۔ امید یہی ہے کہ وہ اپنے وسیع مطالعے ، زبان فہمی اور جملہ سازی سے تشنگان علم کی پیاس بجھانے میں بخل سے کام نہیں لیں گے اور اسی طرح چراغ روثن کرتے چلیں گے۔ کیا عجب ہے کہ کل صبح کا نثان الی ہی کسی تحریر سے طلوع ہو۔

## بيش گفتار

"بیست وسه سال "کے عنوان سے بظاہر میہ تا تر ابھر تا ہے ، کہ میہ کتاب پیغیبر اسلام کے مبعوث ہونے سے اُن کے وصال تک کے در میانی عرصہ کے صرف تنگیں سالوں کے حالات و واقعات سے بحث کرتی ہوگی۔ لیکن کتاب کا مضمون اُس کے عنوان کے مقابلے میں کہیں زیادہ وسیع العلم ہے۔ یہ مختصر سی کتاب ظہورِ اسلام سے پہلے کے سابق، سیاسی و مذہبی ماحول سے لے کر پیغیبر اسلام کے وصال اور اس کے بعد سقیفہ بنی ساعدہ میں قریش اور انصار کے در میان حصول اقتدار کی خاطر پیش آنے والے ناخوشگوار واقعات اور اسی مقصد کے تحت بعد میں ہونے والی سازشوں کو بیان کرنے کے علاوہ مذہب اسلام کی تعلیمات اور ہم دعوے سے مدلل اور مستدحوالوں کے ساتھ بحث کرتی ہے۔

نسل انسانی کی بہت ہی تاریخ ساز ہستیوں کے حالات زندگی اور کارناموں کے متعلق ہم تاریخی کتب کی مدوسے کسی نہ کسی حد تک آ گہی حاصل کر سکتے ہیں۔ لیکن پوری انسانی تاریخ ہیں کوئی ایک بھی ایساانسان ہمارے سامنے نہیں آتا جس کی زندگی کے حالات وواقعات کی تفصیلات و جزئیات سے ہم ویسے باخبر ہوں جیسی تفصیل اور وضاحت سے ہم حضور کی حیات مبار کہ سے آگاہ ہیں۔ پیغیبر اسلام کے واقعات زندگی ، تغلیمات اور کردار وغیرہ کو تاریخی اور فد ہمی کتب میں اس گہرائی اور وسعت سے بیان کیا گیا ہے۔ کہ ہمیں حضور کے گدھوں، گھوڑوں، او نٹیوں اور تلواروں کے ناموں اور اُن کے رنگ و نسل تک کی خبر ہے۔ د بی کتب ہمیں سے تک بتاتی ہیں کہ آپ کو یعفور نامی گدھا غزوہ خیبر میں ملا تھا جس نے انسانی آواز میں آپ سے با تیں کیں اور خود کو آپ کے سپر دکیا تھا۔ جب آپ کسی صحابی کو بلانا چاہتے تھے تو لیفور کے اس فریض کو انجام د سے کی تفصیلات بھی د بی کتب میں ملتی ہیں۔ سیر سے اور سوائے کے مطالعہ سے ہمیں یہ بھی علم ہو تا ہے آپ کے پاس ڈلائ نام کی ایک سفیدرنگ کی نایاب خیج تھی جو آپ

کو والی مصر مقوقس نے تحفے کے طور پر بھیجی تھی، اور ان تحا کف میں آپ کی کنیز ماریہ قبطیہ اور اُن کی حقیق بہن سیرین بنت شمعون بھی شامل تھی۔ آپ نے ماریہ کو اپنے لیے منتخب کیا اور سیرین کو شاعر اسلام حیان بن ثابت کے حوالے کیا تھا۔

تاریخ واحادیث سے ہمیں یہ خبر بھی ملتی ہے کہ جب حضور جنگوں پر جاتے تھے تو وہ میدان جنگ میں سب سے پیچھے ساتھیوں کے جھر مٹ کے اندر موجود ہوتے تھے اور آپ نے اوپر تلے دو زرہیں پہنی ہوتی تھیں، جن کے بوجھ کی وجہ سے آپ کو چلنے میں دفت ہواکرتی تھی چنانچہ آپ کے ساتھی آپ کی مدد کیا کرتے تھے۔ آپ فتح ملّہ سے پہلے سفیدرنگ کی پگڑی پہنتے تھے اور فتح ملّہ کے روز آپ نے سیاہ رنگ کی پگڑی پہنچ تھے اور فتح ملّہ کے روز آپ نے سیاہ رنگ کی پگڑی پہنچ موئی تھی و فیم ہے۔

تاریخ اسلام اور سیرت کی کتابیں کھانوں کے سلسلے میں بھی حضور کی پیند و ناپیند، آپ کی خانگی زندگی ، بجین، جوانی، شادی، تجارت کے متعلق بھی ہمیں کماحقہ 'معلومات فراہم کرتی ہیں اور یہ بھی بتاتی ہیں کہ آپ کیا پہنتے تھے، کیا کھاتے تھے، آپ کو کون می سبزی یاجانور کے جہم کے کس جھے کا گوشت پیند تھا۔ آپ کی از دواجی زندگی کیسی تھی، مختلف ہیویوں سے تعلقات کی نوعیت کیا تھی، از واج مطہرات میں دھڑے بندی کی وجہ اور نوعیت کیا تھی، اور اُن کے در میان جھڑے کیوں ہوا کرتے تھے۔

غرضیکہ رسول اللہ کے متعلق جس تفصیل اور فراوانی سے لکھا گیاہے اُس کی مثال نہیں ملتی۔ اسی طرف اشارہ کرتے ہوئے اقوام متحدہ کے ذیلی ادارے یو نیسکونے اپنی ایک رپورٹ میں یوں لکھاہے: "جس قدر کتابیں پنجیبر اسلام کے بارے میں لکھی گئی ہیں اس کاعشر عشیر بھی کسی ایک شخصیت کے بارے میں نہیں لکھا گیا"۔

یہ بھی نا قابلِ تر دید حقیقت ہے کہ جس موضوع یا جس جستی پر جتنازیادہ لکھاجائے اُس کے جوابات بھی اتنی ہی شدت سے آتے ہیں اور یوں نہ صرف وہ موضوع یا جستی اعتراضات کی زدییں آکر متنازعہ ہوجاتی ہے بلکہ وہ کتابیں بھی، قطع نظر اس کے کہ وہ حمایت میں ہیں یا مخالفت میں، مشکوک گھرتی ہیں جو اس پر کھی گئی ہوں۔ شائد یہی وہ وجہ تھی جس کے باعث علی دشتی یہ سوچنے اور کہنے پر مجبور ہوئے کہ پنجبر اسلام کے متعلق اس قدر زیادہ لکھے جانے کے باوجود ایک بھی ایسی کتاب نہیں ملتی جس کے متعلق سے دعویٰ کیا جاسے کہ اس کتاب کو غیر جانبداری اور معروضی اندازسے لکھا گیاہے۔ حضور کے متعلق اب تک جو بھی لکھا گیاہے وہ دو انتہاؤں کی نمائندگی کرتا ہے۔ ایک طرف ہمیں عقیدت کی شیرینی میں لتھڑی الیسی کتابیں ملتی ہیں جن کے مطالع سے ایک ایسی جستی کی نصویر ہمارے سامنے آتی ہے، جو تاریخ میں پہلے بھی آئی ہے اور نہ ہی مستقبل میں بھی آئے گی۔ ان کتابوں میں پنجبر اسلام ہمیں ایک تاریخ میں پہلے بھی آئی ہے اور نہ ہی مستقبل میں بھی آئے گی۔ ان کتابوں میں پنجبر اسلام ہمیں ایک ایسی عقیدت کے نتیج میں حضور کو سرور کو نین، آتا کے دوجہاں، محن انسانیت، رحمت العالمین، سراجاً منیرا، محبوب الی اور شافع محشر جیسے بے شار القابات سے پکاراجا تا ہے۔ پچھ لوگ حضور کو بشر کی بجائے منیرا، محبوب الی اور شافع محشر جیسے بے شار القابات سے پکاراجا تا ہے۔ پچھ لوگ حضور کو بشر کی بجائے ان کیا بیا تھا کہ حضور نے اس میں ظہور کرنا تھا۔ اگر اُنھوں نے کا نیات میں ظہور نہ کرنا ہو تا تو کا نیات میں خود حضور نے اس میں ظہور کرنا تھا۔ اگر اُنھوں نے کا نیات میں ظہور نہ کرنا ہو تا تو کا نیات میں خود حضور نے اس میں ظہور کرنا تھا۔ اگر اُنھوں نے کا نیات میں ظہور نہ کرنا ہو تا تو کا نیات میں عور نے کا سے، کعبہ آپ کو سرے سے تخلیق ہی نہ تو تی۔ آپ وہ ہستی ہیں جن کو بنا کرخود خدائے واحد بھی فخر کرتا ہے، کعبہ آپ کو سے سے حکلیت ہوتی۔ آپ وہ ہستی ہیں جن کو بنا کرخود خدائے واحد بھی فخر کرتا ہے، کعبہ آپ کو

جہاں پنیمبر اسلام سے شدید محبت کے تحت ککھی گئی بے شار کتابیں موجود ہیں جو اپنے زور قلم اور فرطِ عقیدت سے اُنھیں مافوق البشر بلکہ مافوق الفطر سے ہستی ثابت کرتی ہیں، وہیں اُن کے مقابلے پر نفرت یا تعصب پر بنی الی کتابیں بھی موجود ہیں جو اُنھیں ایک منفی انسان کے طور پر پیش کرتی ہیں اور تاریخ اسلام کے سنہرے دنوں کو ظلم اور جر کابیاہ باب ثابت کرنے کی کوشش کرتی ہیں۔ یہ کتابیں حضور کی ذات کی اُس سے بالکل الٹ تصویر پیش کرتی ہیں جو ہمیں اول الذکر کتابوں میں ماتا ہے۔ ان کتابوں میں ماتا ہے۔ ان کتابوں میں

پنیمبر اسلام کی ذات پر ایسے الزام لگائے گئے ہیں، جنھیں دہر انا یا لکھنا تو در کنار، ان کے تصور سے ہی دانتوں تلے پسینہ آ جاتا ہے۔

علی دشتی کوئی معمولی انسان نہیں تھے وہ ایک عالم دین تھے۔ ان کا بچپن نجف و کربلا کے مدر سول سے دین تعلیم حاصل کرنے میں گزرا۔ اس وجہ سے جہال اُنھیں قر آن، حدیث، فقہ پر عبور تھا وہیں تاریخ عالم ، تاریخ اسلام اور عربی و فارسی ادب وغیرہ پر بھی دستر س حاصل تھی۔ مستشر قین کی لکھی ہوئی شائد ہی کوئی کتاب الی ہوجو اُن کے زیر مطالعہ نہ رہی ہو۔ اُن کی رسائی نہ صرف دونوں انتہائی سوچوں تک تھی بلکہ اُنھوں نے اپنی زندگی کے کثیر شب وروز عمیق مطالعہ اور مشاہدے میں صرف کیے۔ جس کا لازمی بتیجہ یہی نکلنا تھا کہ صاحب فکر اور صاحب علم انسان ہونے کے نامطے وہ ان دونوں انتہائی مکتبہ بائے فکر کی شدتوں کے در میان سے ایک نئی راہ پیدا کرتے۔ اور بیراہ ہمیں" بیست و سہ سال "کی صورت میں دکھائی دیتی ہے، جہال بیہ کوشش کی گئی ہے کہ پیغیر اسلام کے متعلق کسی بھی شبت یا منفی تعصب سے بالاتر ہوکر ایک متوازن کتاب ککھی جائے۔

"بیست وسہ سال" پڑھنے سے صاف پنہ جاتا ہے کہ دشتی پیغیر اسلام کو پیغیر کی بجائے ایک نابغہ روزگار انسان سجھتے تھے۔ ایک الیا نابغہ کہ تاریخ جس کی نظیر پیش کرنے سے قاصر ہے۔ وہ پیغیر اسلام کو بیسویں صدی کے معیارات پر تول کر ایک غیر فطری اور غیر عقلی موازنہ نہیں کرتے، بلکہ اُنھیں ساتویں صدی کے ایک بدو معاشرے کے مصلح کے طور پر دیکھتے ہیں۔ جھوں نے قبیلوں میں بے ہوئے ایک دوسرے کے خون کے پیاسے گروہوں کو ایک معاشرت عطائی۔ دشتی نے جہاں اُس دورِ معاشرت کے رسوم ورواج کو آفاقی قدریں قرار دینے، عور توں اور لونڈیوں کے معاملے میں اسلامی معاشرت کے رسوم ورواج کو آفاقی قدریں قرار دینے، عور توں اور لونڈیوں کے معاملے میں اسلامی احکامات، عورت کا کمتر مرتبہ، جائیداد میں کم حصہ، آدھی گواہی، مر دوں کی عور توں کو پیٹنے کی اجازت، مگلت مدینہ آمد کے بعد حضور کی شخصیت میں ڈرامائی تبدیلی، بندر سے مطلق اقتدار کے حصول اور دیگر وجوہات کی بناپر بنو قریظ کاسانحہ اور سیاسی قتل جیسے واقعات کا تفصیلی ذکر کیا ہے، وہیں اکثر واقعات کی

توجیہ پیش کرتے ہوئے کوشش کی ہے کہ پغیمر اسلام کی شبیہ منفی انداز میں نہ ابھرنے پائے۔ یوں اس کتاب کو پغیمر اسلام کا ایک ایسا پورٹریٹ کہا جا سکتا ہے، جسے پینٹ کرتے وقت مصورنے معروضیت کے علاوہ انتہائی ہدر دی کا مظاہر و بھی کیا ہے۔

علی دشتی نے "بیت وسہ سال" کھتے وقت جس معروضیت کا مظاہرہ کیا ہے، اُسی معروضی رویے کا ہی معروضی رویے کا ہی یہ نتیجہ ہے کہ میں اس کتاب کی طرف متوجہ ہوا۔ اس کتاب کا بلند تحقیقی معیار اور مصنف کا مدلل اور غیر جانبدارانہ انداز بیان ایسے نمایاں اوصاف ہیں جو کسی بھی جویائے علم کو اپنی گرفت میں لینے کی طاقت رکھتے ہیں۔ یہی وہ واحد وجہ تھی جس نے مجھ جیسے طالبِ علم کو اس قدر متاثر کیا کہ میں قلم سنجالنے پر مجبور ہو گیا۔ اس ترجے کا محرک میری یہ خواہش تھی کہ جس طرح بھی بن پڑے اس کتاب کواردوز بان کے قار کین تک پہنچا ما جائے۔

اگر چیہ Mohammad کے عنوان کے تحت اس کتاب کا انگریزی میں ترجمہ ہو چکا ہے۔ لیکن انگریزی ترجمہ مغربی قار نمین کو مد نظر رکھتے ہوئے کیا گیا تھا۔ چنانچہ ترجمے میں الیی معلومات اور تفسیلات بھی درج کی مغربی قار نمین کو مد نظر رکھتے ہوئے کیا گیا تھا۔ چنانچہ ترجمے میں الیی معلومات اور تفسیلات بھی درج کی ہیں جو فارسی کتاب کے متن میں ناپید ہیں۔ عین ممکن ہے کہ انگریز مترجم نے ایسااس لئے کیا ہو کہ اس کتاب سے وہ قار نمین بھی مستفید ہو سکیس جن کو تاریخ اسلام اور پنجمبر اسلام کی زندگی اور تعلیمات کے متعلق زیادہ علم نہیں۔ اس لیے جو معلومات فارسی کتاب کے حاشیوں میں درج تھیں وہ بھی متن کا حصہ بنادی گئیں۔ اس کے علاوہ پچھ معلومات یا جملے جو انگریز متر جم کو اہم محسوس نہیں ہوئے وہ اُنھوں نے حذف کر دیے ہیں۔

میں اپنے آپ کو انگریز مترجم سے زیادہ خوش قسمت سمجھتا ہوں کہ میں اُس مجبوری سے نج اُنکا جس کا سامنا انگریز مترجم کو ہوا۔ مجھے اُن کے مقابلے میں زیادہ باخبر اور باعلم قار کین ملے ہیں۔ یہ کتاب جس

موضوع کا احاطہ کرتی ہے، اردو پڑھنے والے قارئین اُس موضوع اور اُس کی بہت می تفصیلات سے کافی حد تک پہلے ہے، می آگاہ ہیں۔ اردو پڑھنے والوں کی اس موضوع ہے واقفیت کے حوالے ہے ایک مثال دینا شائد بہتر رہے گا۔ اس کتاب کے ایک باب کا فار می عنوان "محمہ بشر است "ہے۔ انگریز متر جم نے "محمہ بشر است "کے۔ انگریز متر جم نے محمہ بشر است "کا ترجمہ کی انسانیت "کیا ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ عنوان کا ترجمہ نہیں ہو پایا کیونکہ اس ترجے میں حضور کے حوالے ہے بشر اور نور کی بحث یا تصور کہ عنوان سے صرف" است "کا ترجمہ کر کے سر خرو ہو گیا بحث یا تصور کہیں کھو گیا ہے۔ جب کہ میں اس عنوان سے صرف" است "کا ترجمہ کر کے سر خرو ہو گیا ہوں۔ اردو قاری کی باخبر ی کی ہی ہے دین ہے کہ جمھے متن میں اضافہ یا کمی کرنے کی ضرورت پیش نہیں ہوں۔ اردو قاری کی عبارت حاشیوں میں درج کی گئی ہے

فارسی سے اردو ترجمہ انگریزی کے مقابلے میں ویسے بھی کافی آسان ہے، کیونکہ اردواور فارسی ایک ہی فائد ان سے تعلق رکھنے والی زبانیں ہیں۔ ادبی روایات، تصورات، استعارات و تشبیهات، خیالات و کیفیات کابیان، گرامر اور سب سے اہم فقروں کی ساخت ایک جیسی ہے۔ مثلاً فارسی فقر سے کی تشکیل میں پہلے فاعل پھر مفعول اور آخر میں فعل استعال ہوتا ہے اور یہی کچھ اردو میں بھی ہوتا ہے۔ جب کہ اس کے مقابلے میں مغربی زبانوں میں فقر سے میں پہلے فاعل، پھر فعل اور آخر میں مفعول ہوتا ہے۔ بیہ فارسی اور آخر میں مفعول ہوتا ہے۔ بیہ فارسی اور اردو کے قریبی رشتوں اور مماثلتوں کی ہی دین ہے کہ میں اس کتاب کا لفظی ترجمہ کرنے کی فارسی اور اردو کے قریبی رشتوں اور مماثلتوں کی ہی دین ہے کہ میں اس کتاب کا لفظی ترجمہ کرنے کی عاشی کا متحمل ہو پایا ہوں۔ چنانچ میں نے کافی جگہ لفظی تراکیب اور جملوں کی ساخت بھی وہی رکھنے کی کہاوت یا جملے سے مر ادکیا ہے، کو حاشے میں درج کر دیا ہے۔ اگر کسی لفظ کا اردو متبادل نہیں سوجھا تو اُس کہاوت یا جملے سے مر ادکیا ہے، کو حاشے میں درج کر دیا ہے۔ اگر کسی لفظ کا اردو متبادل نہیں سوجھا تو اُس شائد عبارت کی روانی یا خوبصورتی کہیں کہیں مجروح ہوئی ہے، لیکن ظاہر ہے شخیق کی کتابوں میں شائد عبارت کی روانی یا خوبصورتی کہیں کہیں مجروح ہوئی ہے، لیکن ظاہر ہے شخیق کی کتابوں میں موضوع کا ابلاغ محسن بیان پر فائق ہے۔

جہاں کتاب کی عبارت کا لفظی ترجمہ کرنے کا دعوکی کیا گیا ہے، وہیں ایک اعتراف کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ میں نے ترجمے کے وقت چند ایک تبدیلیاں ضرور کی ہیں۔ دشتی نے ہر کسی کا ذکر صیغہ واحد غائب سے کیا ہے لیکن مجھے جہاں ضروری محسوس ہوا، وہاں میں نے جمع غائب کاصیغہ استعمال کیا ہے۔ اوپر "محمد بشر است " کے عنوان کا ذکر ہو چکا ہے جس کا ترجمہ "محمد بشر ہے "ہونا چاہیے تقالیکن میں نے اس کا ترجمہ "محمد بشر ہیں "کیا ہے۔ اس کے علاوہ پوری فارسی کتاب میں جہاں بھی حضور کے لیے "اُو" یعنی "استعمال ہوا ہے، وہاں میں نے اُس کی بجائے "اُن " ترجمہ کیا ہے۔ اور الی ہی تبدیلیاں دوسری ہستیوں کے حوالے سے بھی کی گئی ہیں۔ البتہ کہیں کہیں اصل عبارت یعنی صیغہ واحد غائب بھی استعمال کیا گیا ہے۔ خصوصی طور "لڑکین "نامی باب میں گئی بار حضور کا ذکر صیغہ واحد غائب ہے کیا گیا ہوا ہے تو اُس کے علاوہ گرکسی ہو وحد غائب استعمال ہوا ہے تو اُس فی مضور کا ذکر کرتے ہوئے صیغہ واحد غائب استعمال ہوا ہے تو اُس فی خطور کا ذکر کرتے ہوئے صیغہ واحد غائب استعمال ہوا ہے تو اُس فی خطر کا نور با تھا۔ پیغیر اسلام کے لیے صلی اللہ علیہ و سلم یا اُن کے کسی بھی صحابی یا صحابیہ کے لیے رضی اللہ فی اُس کا لاحقہ استعمال نہیں کیا گیا۔ تحقیق کی غیر جانبداری بر قرار رکھنے کے لئے ایسا کرنا ضروری تھا جن اصحاب کو ان لاحقہ استعمال نہیں کیا گیا۔ تحقیق کی غیر جانبداری بر قرار رکھنے کے لئے ایسا کرنا ضروری تھا جن اصحاب کو ان لاحقہ کی کئی کھکے، وہ کتاب پڑھے وقت دل میں ان لاحقوں کو ادا کر سکتے ہیں۔

فارس کتاب اور اس ترجیے میں دوسرا فرق حاشیوں کی تعداد ہے۔ میں نے جہاں فارس کتاب کے اصل حاشے استعال کیے ہیں، وہیں اپنے طور پر بھی فراخ دلی سے حاشے کھے ہیں، لیکن یہ ضروری نہیں سمجھا کہ اپنے کھے ہوئے حاشیوں کے نیچے وضاحت کھوں کہ یہ میر الکھا ہوا حاشیہ ہے۔ اگر دشتی نے کسی وقوعہ کی تفصیل درج کرنے کی بجائے صرف یہ کھاہے کہ فلاں کتاب دیکھیں، تو میں نے اُس مضمون کو حاشے میں درج کر دیا ہے۔ کتاب میں درج مختلف واقعات یادعووں کے حوالے سے جہاں ضروری محسوس ہوا، وہاں تصدیق و تائید کی خاطر تاریخ واحادیث کے حوالے اور دیگر اہم معلومات حاشیوں کے طور پر درج کر دی ہیں۔ اور یہ اس لیے ضروری محسوس ہوا کہ کتاب میں درج واقعات کو حاشیوں کے طور پر درج کر دی ہیں۔ اور یہ اس لیے ضروری محسوس ہوا کہ کتاب میں درج واقعات کو

اپنے علم یاسوج سے متصادم پاتے ہوئے کوئی اُنھیں دشتی کی ذاتی رائے یا افسانہ طرازی نہ سمجھے۔ دشتی نے اس کتاب میں جو کچھ بھی لکھا ہے وہ قر آن، حدیث، سیرت اور تاریخ اسلام میں درج ہے۔ اگر دشتی نے کسی ایسے مؤلف کاذکر کیا ہے، جو اردو قار کین کے لیے اجنبی ہو سکتا ہے، تومیں نے اُس مؤلف کادو تین سطر وں میں تعارف لکھ دیا ہے۔ چند ایک باتیں جو میرے خیال کے مطابق تاریخ میں درج واقعات سے متصادم ہیں، اُن کاذکر بھی حاشیوں میں کر دیا ہے۔ یوں اس ترجے میں حاشیوں کی تعداد اصل کتا ہے مقالے میں اگر تین گانہیں تو دو گنا بھیا ہوگئی ہے۔

ترجمہ مکمل ہونے کے بعد چند دوستوں سے درخواست کی تھی کہ وہ" بیست وسہ سال" پر اپنے تاثرات سے نوازیں۔ اُن دوستوں کے تاثرات کتاب کے آغاز میں شامل کیے گئے ہیں۔ یہ تاثرات نہ صرف کتاب میں درج مضامین سے بحث کرتے ہیں، بلکہ اپنے طور کئی ایسے سوال اٹھاتے ہیں جو بہت کچھ سوچنے اور سجھنے پر مجبور کرتے ہیں۔ ایک فرسودہ اور صدیوں سے جمود کے شکار معاشر سے میں اصلاح اور حرکت کے لیے ایسے سوال پوچھنا شائد اب وقت کی ضرورت بن گئی ہے۔ کتاب کی زینت میں اضافے کا عاعث غنے والے ان مضامین کو کھنے کے لیے ان دوستوں کا شکر مہ ادا کر ناحا ہوں گا۔

سکول و کالج میں جو فارسی پڑھی تھی وہ زیادہ تر کلاسیکی فارسی ادب تھا جیسے فردوسی، سعدی، حافظ، نبیام، نظامی گنجوی، مولاناجامی و غیرہ۔ ایک تونصف صدی پہلے پڑھی اُس فارسی کو میں بھول چکاہوں اور دوسرا نظامی گنجے۔ چنانچہ کئی بار مسئلہ بیہ تھا کہ "بیست وسہ سال"کلاسیکی فارسی میں نہیں بلکہ جدید فارسی میں لکھی گئے ہے۔ چنانچہ کئی بار عبارت سیجھنے میں مشکل ت بیش آئی لیکن جب بھی کسی ایس کھوٹی گھڑی کا سامناہو اتو گو گل ٹرانسلیٹ مشکل کشا کے روپ میں میرے سامنے آیا۔ بیہ میری بھولی بسری فارسی اور گو گل کا اشتر اک تھا کہ میں اس بھاری پتھر کو اٹھا پایا۔ اور جہاں کہیں میری فارسی دانی میر اساتھ چھوڑ گئی وہاں ناروے میں موجود میرے لیے نعمت ثابت ہوا۔ اس کے علاوہ میرے میں میری ایس بیست وسہ سال کی سافٹ کا بی بندی کا وجو د میرے لیے نعمت ثابت ہوا۔ اس کے علاوہ میرے یاس بیست وسہ سال کی سافٹ کا بی ہے جس میں املا کی چندا یک غلطیاں ہیں۔ مجود فامی باب میں بیہ فقرہ

ایک مشہور فارسی کہاوت کے طور پر درج ہے "سرود یاد زمتان دادہ است " جس کا اردو ترجمہ" گانا سردیوں کی یاد دلاتا ہے "ہے۔ لیکن اُس سیاق وسباق میں اس فقرے کی کوئی بات نہیں بن رہی تھی۔ میں نے لیکی کو فون کر کے مد دما گئی کیوں کہ اُس کے پاس بیست وسہ سال کی ہار ڈکائی تھی۔ لِلی نے کتاب میں دیکھا اور بتایا کہ میر ہے پاس موجود پی ڈی ایف فاکل میں غلط فقرہ درج ہے، الیکی کوئی کہاوت نہیں میں دیکھا اور بتایا کہ میر ہے پاس موجود پی ڈی ایف فاکل میں غلط فقرہ درج ہے، الیکی کوئی کہاوت نہیں ہے۔ اصل فقرہ "بادِ سر دنشان زمتان است" ہے یعنی ٹھنڈی ہوا سر دیوں کی علامت ہوتی ہے۔ علی دشتی کے سوانح لکھنے کے سلط میں بھی لِلی نے بہت زیادہ مدد کی، بلکہ یہ کہنا شائد زیادہ بہتر ہو گا کہ للی نے نارو یجن زبان میں علی دشتی کی سوانح لکھی اور میں نے اُس کے لکھے مضمون کو بنیا دبنا کر اردو سوانح لکھی، چنانچہ لِلی اور گوگل کا شکر یہ مجھ پر واجب ہے۔ آخر میں اپنی شاعرہ دوست نوشا بہ شوکت صاحبہ کا شکر یہ چنانچہ لِلی اور گوگل کا شکر یہ مجھ پر واجب ہے۔ آخر میں اپنی شاعرہ دوست نوشا بہ شوکت صاحبہ کا شکر یہ اور کا سنوار نے میں مد ددی۔

### خالد تختفال

# ولادت ِ بطل

ر ہی جز کعبہ و بتخانہ می پویم کہ می بینم گر و ہی بت پرست اینجاو مشتی خو د پرست آنجا

(میں کعبہ اور بُت خانہ کی بجائے کوئی اور راہ اختیار کروں گا، کہ میں دیکھ رہاہوں کہ یہاں پر بت پر ستوں کا گروہ اور وہاں کچھ خو دیر ست موجو دہیں )۔

### مولوي<sup>2</sup>

570ء میں ملّہ میں آمنہ بنت وہب کے ہاں ایک بچہ آئکھیں کھولتا ہے جس کا نام محمد رکھا جاتا ہے۔ یہ بچہ اپنے باپ عبد اللہ بن عبد المطلب کی موت کے بعد پیدا ہوتا ہے۔ پانچ سال کی عمر میں یہ اپنی ماں کو بھی کھو دیتا ہے۔ کچھ عرصہ بعد اُس کا صاحب حیثیت اور شفیق دادا، جو اس کا نگہبان اور سرپرست تھا، بھی دار فانی سے کوچ کر جاتا ہے۔ یہ بچہ جس کے کئی امیر اور صاحب حیثیت بچاموجو دیتھے، اپنے مفلس

<sup>2:</sup> ہمارے ہاں مولوی کا لفظ منفی معنوں میں استعمال کیا جاتا ہے ، جب کہ ایران میں مولوی کا لفظ انتہائی محترم ہے اور یہ لفظ صرف ایک ہی گفتھ کے لیے مختص کے لیے مختص ہے اور وہ "مولانا جلال اللہ بین بنخی "بیں جنسیں دنیا" رومی "کے نام ہے جانتی ہے۔ ایران میں مذ بی عالموں کو "مُذا" اور نمان کی امامت کا فریضہ نبھانے والوں اور دین کے شعبہ ہے تعلق رکھنے والوں کو نماز کی امامت کا فریضہ نبھانے والوں اور دین کے شعبہ ہے تعلق رکھنے والوں کو کہا کہ الموت کا مرح ترکی میں Mevlana کی مطاب بی مولانا) کا لفظ کے موالی کا لفظ استعمال کرے تو اس کا ایک ہی مطلب ہے کہ وہ اس وقت صرف رومی کے لیے استعمال کرا جاتا ہے۔ ترکی میں اگر کوئی صرف میولانا کا لفظ استعمال کرے تو اس کا ایک ہی مطلب ہے کہ وہ اس وقت رومی کی بات کر رہا ہے۔

ترین لیکن بلند حوصلہ چچا کے ہاں پرورش پاتا ہے 3۔ اور پھریہ بچہ ایک ایسی حیران کن اور لا ثانی داستان تخلیق کر تاہے۔ کہ خود ساختہ اور تاریخ ساز انسانوں کی تاریخ میں اس کی نظیر نہیں ملتی۔

اس غیر معمولی انسان کی زندگی اور تئیس سالول میں پیش آنے والے واقعات، کامیابیول، ناکامیول اور کروار و گفتار کے متعلق ہر ارول کتابیل لکھی جا چکی ہیں۔ دانشورول اور محققین کو اُس کے متعلق ہس قدر معلومات دستیاب ہیں، اتنی کسی بھی اور تاریخی شخصیت کے متعلق نہیں ملتیں۔ لیکن ابھی تک اُس کے متعلق کوئی بھی مدلل اور عقلیت پر ببنی الیک کتاب سامنے نہیں آئی، جو ذاتی اغراض و تعصبات کی دبیز تہد سے ائی ہوئی نہ ہو۔ اور اگر کوئی الیک کتاب سامنے نہیں آئی، جو ذاتی اغراض و تعصبات کی دبیز تہد سے ائی ہوئی نہ ہو۔ اور اگر کوئی الیک کتاب کبھی گئی ہے تومیر ک اُس تک رسائی نہیں ہو سکی۔ مسلمانوں نے اپنی لکھی ہوئی تاریخ میں مسلمل کو شش کی ہے کہ اُسے ایک تخیلاتی اور مافوق البشر انسان بلکہ انسان کے روپ میں خدا کے طور پر بیش کریں۔ الیک کو ششوں میں جہاں اُس کے بشری خصائص کو نظر انداز کر دیاجا تا ہے، وہیں علت و معلول کا قانون جو زندگی کا بنیادی اصول ہے، بھی پس پشت ڈال دیا حات ہے۔ اپنے تخیل کی برواز کو معجز ات کے طور بر پیش کرناان لکھنے والوں کی عادت بن چکی ہے۔ حات ہے۔ اپنے تخیل کی برواز کو معجز ات کے طور بر پیش کرناان لکھنے والوں کی عادت بن چکی ہے۔

3: حضور کی پرورش کے سلیے میں ایک دعویٰ ہیے بھی ہے کہ عبد المطلب کے مرنے کے بعد اُن کی پرورش کی ذمہ داری اُن کے تایاز بیر بن عبد المطلب نے کی جو خاصے صاحب حیثیت سے۔ جب کہ اُن کے مقابلے میں ابوطالب خاصے مطلوک الحال سے، اُن کی ٹانگ میں تقص تھا، چنانچہ وہ کی دور دراز علاقے میں تجارتی سفر پر جانے کی بجائے مقامی طور پر اشیا کی خرید و فروخت سے گزر بسر کرتے سے۔ حضور نے تھا، چنانچہ وہ کی دور دراز علاقے میں تجارتی سفر پر جانے کی بجائے مقامی طور پر اشیا کی خرید و فروخت سے گزر بسر کرتے سے۔ حضور نے شام کے جو دو سفر کیے وہ ابوطالب نہیں زبیر کے تجارتی سفر سے۔ چھٹی صدی کے اواخر میں قبیلہ قریش اور بنو ہوازن کے در میان پانچ جگئیں ہوئیں جنھیں حرب الفجار کہا جاتا ہے۔ حضور آخری حرب الفجار میں موجود سے لیکن اس میں عملی طور پر حصد لینے کی بجائے خود کو ایخ تایا کو تیر تھانے تک محدود رکھا۔ حرب الفجار کے وقت آپ کی عمر کے متعلق مختلف دعوے کیے جاتے ہیں جو اٹھارہ سے پچیس سال کے در میان ہیں۔ زبیر حرب الفجار سے پچھ عرصہ بعد فوت ہوئے ، اس کے بعد ابوطالب نے آپ کی سرپر ستی کی، شعب ابوطالب کے در میان ہیں۔ خور کے متعلق ابوطالب کاکر دار سامنے آتا ہے۔

610ء لینی اُس بچے کے چالیس سال کی عمر تک پینچنے سے پہلے کی کوئی بھی قابل ذکر بات ہمیں تاریخ میں نہیں ملتی۔ اُن و تتوں کے متعلق لکھی گئی سیر سے اور روایات میں بھی ہمیں کوئی حیر سانگیز خبریا غیر فطری بات نہیں ملتی۔ اس کے باوجو د، محمد بن جریر طبری کم جنھوں نے تیسری صدی ہجری میں قران کی تفییر لکھی، وہ سورت البقد ہ کی تنہیسویں آیت کے متعلق بے بنیاد دعوے کرتے نظر آتے ہیں۔ اور اسلاف سے عقیدت کی وجہ سے حقیقت پیندی سے انحراف کرتے ہوئے عامیانہ قشم کی افسانہ طرازی کرتے ہیں۔ جس سے ظاہر ہو تا ہے کہ عام لوگ تو در کنار، مؤرخین بھی تاریخ نولی کی بجائے اساطیری کہانیاں تخلیق کرنے سے دامن نہیں بچایا ئے۔ سورت البقد ہ کی تنہیسویں آیت یوں ہے۔

وَإِنْ كُنْتُمْ فِيْ مَيْبٍ مِّمَّا نُزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَثُوا بِسُوْمَ قِصِّنُ مِّقْلِهِ وَادْعُوْا شُهَدَا آءَكُمْ مِّنُ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صدقِيْنَ

اس آیت کے معنی بہت واضح ہیں: "اگر تمہیں قران کے متعلق شک ہے جو ہم نے اپنے بندے پر نازل کیاہے تواس کی طرح کی ایک سورت بناکر لے آؤ،اگر تم سچے ہو"۔

محمر بن جریراس آیت کے متعلق ذیل میں یوں لکھتے ہیں:

"بعثت سے قبل ملّہ میں یہ عام خبر تھی کہ محمد نام کے پیغیبر کا ظہور ہونے والا ہے جو مشرق و مغرب میں غلبہ حاصل کرے گا۔ اُس وقت مکہ میں چالیس عور تیں پیٹ سے تھیں جن میں سے ہر ایک نے اپنے کانام محمد رکھا کہ وہ پیغیبر مبعوث ہو جائے "۔

4: طبری ایرانی مورخ ومفسر تنے، عبای غلیفه معتصم بالله کی خلافت کے دوران 838ء میں پیدا ہوئے۔ طبر ستان (موجودہ نام ہاژندران) کے علاقے سے تعلق کی وجہ سے طبری کہلائے۔ "جامع البیان عن تأویل آی القد آن "نامی تغییر اور" تاریخ الرسل والملوک" نامی تاریخ طبری نکارتے ہیں۔ طبری کا تعلق شافعی فرقد ہے تھا، کیان آن کی ایک آراء اور فناوکا کے نتیج میں جربری فرقد وجود میں آیا۔ تاریخ طبری نکارتے ہیں۔ طبری کا تعلق شافعی فرقد ہے تھا، کیان آن کی ایک آراء اور فناوکا کے نتیج میں جربری فرقد وجود میں آیا۔

51

اس دعوے کی لا یعنیت اس قدر واضح ہے کہ اس کور دکرنے کے لیے صرف اتنا کہہ دیناہی کافی ہے۔ کہ مکہ میں ایسی کوئی خبر نہیں بھی جس کے مطابق کسی محمد نامی رسول کا ظہور ہونے والا تھا۔ حتی کہ ابوطالب جو اُن کے حامی اور نگہبان تھے، وہ بھی اس خبر اور نشانیوں سے لاعلم تھے۔ اسی وجہ سے وہ اسلام قبول کیے بغیر ہی دنیا سے رخصت ہوئے <sup>5</sup>۔ خو د حضرت محمد بھی وحی جسیح جانے سے قبل اس بات سے بے خبر سے کہ وہ مستقبل میں مبعوث ہونے جارہے تھے <sup>6</sup>۔ مکہ میں وہ اعداد و شار کہاں سے حاصل کیے گئے ہیں، جس کے مطابق 570ء میں صرف چالیس عور تیں حاملہ ہوئیں اور سب نے بلا استثمالا کے جنے اور سب کانام محمد رکھا گیا؟۔ کیا محمد بجین میں این ان ہم عمر چالیس بچوں کے ساتھ کھیلے تھے ؟۔

\_\_\_\_

<sup>5:</sup> سیب بن حزن رضی الله عنها کتے ہیں کہ جب ابوطالب کی وفات کا وقت آیاتو نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم اُس کے پاس تشریف لا ئے۔
ابوجہل اور عبد اللہ بن ابی امیہ دونوں اُس کے پاس (پہلے ہے موجود) تھے، آپ نے فربایا: "اے بچا! لا إله إلا الله ' کا کلمہ پڑھ لے، ہیں
اسے اللہ تعالیٰ کے پاس تیرے لیے بطور جبت بیش کروں گا"، ابوجہل اور عبد اللہ بن ابی امیہ دونوں کہنے گئے: "اے ابوطالب! کیا تم
عبد المطلب کے دین ہے منہ موڑلوگے؟ وہ دونوں اُس ہے اس قسم کی ہا تیں کرتے رہے حتیٰ کہ آخری بات جو ابوطالب نے اُن ہے کی وہ
یہ تھی کہ (میس) عبد المطلب کے دین پر بوں، تو نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اُس سے فرمایا: " ہیں تیرے لیے مغفرت طلب کر تار بوں
گابٹر طیکہ مجھے روک ند دیا گیا"، قویہ آت ہی آخری کا اللّٰہ بھو آت اللّٰہ بھو کے اُس سے فرمایا: " بھی تیرے لیے مغفرت طلب کر تار بوں
یہ جائز نہیں کہ مشر کین کے لیے مغفرت طلب کریں "القو بکھ: 113) اور یہ آیت بھی اتری: " إِلَّلَا اللّٰہ اُسْ کُی مَنْ اُحْبِبَیْتَ " (تم جے چاہو

<sup>6:</sup> سورت یونس کی آیت 17 اس میں ای امر کی طرف اشارہ کیا گیا ہے: "فُلُ لَّا فَشَآ اللَّهُ مَناۤ اَلْکُوهُ عَلَیْکُهُ وَلآ اَوْرَا مِکُهُ بِهِ فَقَدُ لَلِفُتُ فِیۡکُهُ عُصُرًا ''۔ مفہوم یہ ہے کہ میں نے اتنا عرصہ تمہارے ساتھ رہا، اور کوئی دعوی نہیں کیا۔ اب مجھ پر وحی نازل ہوتی ہے جو اللہ کی مرضی سے تسمیں ساتا ہوں

واقدى آنخضرت كے متعلق مختلف بات لكھتے ہيں: "جونهى وه مال كے شكم سے باہر آئے تو أنھوں نے " الله آئكبّر كَبِيْرًا" كہا، ايك ماه كى عمر ميں أنھوں نے گھسٹ كر چلناشر وع كيا، دوسرے مبينے كھڑے ہو گئے، تيسرے مبينے چلناشر وع ہو گئے، چوشھے مبينے دوڑ نے لگه اور نوماه كى عمر ميں آپ نے تير چلايا"۔ كيا ايسا ممكن ہے، كہ مكہ جيسے چھوٹے قصبے ميں رہنے والے لوگ ان مافوق الفطرت واقعات سے بہ خبر رہے ہوں، وہ بت پرستی چھوڑ كر محمد كے سامنے سجد ہ ريز كيوں نہ ہو گئے؟۔

یہ مسلمانوں کی تاریخ نولیں اور افسانہ طرازی کا ایک نمونہ ہے۔اس کے برعکس کچھ مغربی عیسائیوں نے اپنے مذہبی تعصب کی وجہ سے محمد کو جھوٹا، جاہل، مہم جُو، جاہ طلب اور شہوت زدہ قرار دیا ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ دونوں گروہوں نے معروضی انداز میں واقعات کو ویسے بیان نہیں کیا جیسے کہ وہ رونما ہوئے۔

اس کی وجہ بیہ ہے کہ عقائد خواہ سیاسی ہوں خواہ دینی و مذہبی ہوں، وہ انسانی عقل کے استعال اور صورت حال کو واضح انداز میں دیکھنے کی راہ میں رکاوٹ کا باعث بنتے ہیں۔ موضوع بحث کے چہرے پر اچھائی یا برائی کا پر دہ مستقل طور پر تھینچ دیا جاتا ہے۔ محبت و نفرت، تعصب وضد اور تلقینی عقائد زیر بحث انسان کو دھوئیں، دھند اور تصورات کے پیچھے غائب کر دیتے ہیں۔

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ حضرت محمد اپنے ہم عصروں میں ممتاز حیثیت رکھتے ہیں۔ اور اس امتیاز کی وجہ اُن کی حد درجہ ذبانت، خیالات کی گہر ائی اور اپنے زمانے کے اوہام اور خرافات سے بیز اربی تھی۔

<sup>7:</sup> بابی مذہب کے بانی سید علی محمد باب کے متعلق بھی ایک ایسانی دعویٰ کیا جاتا ہے۔ معروف کتاب "نقطة الکاف" میں میر زاجانی کا شانی نے سید علی محمد باب کی نسبت سے لکھا ہے کہ سید علی محمد جو نہی شکم مادر سے باہر آئے تواٹھوں نے "الملک الله " یعنی اللہ ہر چیز کامالک ہے، کے الفاظ اداکے۔

اور اِن سب سے اہم اُن کا عزم اور قوت ارادہ تھی جس کی وجہ سے وہ تن تنہا برائی کے خلاف صف آرا ہوئے۔ وہ سخت لہج میں لوگوں کو فساد اور تباہی کے متعلق تنبیہ کرتے تھے۔ فسق و فجور اور جموٹ وخود غرضی کورد کرتے تھے۔ محروم اور کیلے ہوئے لوگوں کے حقوق کے لیے کھڑے ہوتے تھے۔ ایک خدا کی بجائے پھر کے بتوں کی پر ستش کے احمقانہ رویے پر سرزنش کرتے تھے۔ اور اُن کے خداوُں کی بے بی اور کم مائیگی کی تحقیر کرتے تھے۔ چنانچہ جولوگ معاشرے میں و قار اور ساکھ کے مالک تھے اور معتبر گردانے جاتے ہیں اُن لوگوں کا آپ کی باتوں کو اہمیت نہ دینا ایک فطری عمل تھا۔ کیونکہ ان باتوں پر دھیان دینے کا ختیجہ اُن تمام آداب، رسوم اور عقائد کے خاتے کی صورت میں نکلنا تھا جن کے وہ صدیوں سے عادی ہو چکے تھے، اور جن کی حیثیت تمام موروثی عقائد کی طرح اُن کے نزدیک مسلمہ تھی۔

قریش کے لیے یہ صورت اس لیے بھی قابل قبول نہیں تھی کہ اُن کے اجتماعی نظام جس کی بنیاد اُن کے اجداد نے رکھی تھی، کوختم کرنے کی خواہش ایک ایساانسان کر رہاتھا جو مرتبے اور شان و شوکت میں اُن کا ہم پلہ نہیں تھا۔ اُنھی کے قبیلے کاایک بیتیم بچہ جس پررحم کھاتے ہوئے اُس کا چھااُسے پال رہاتھا۔ جس کا بچین اپنے چھا اور ہمسایوں کے اونٹ چراتے گزراتھا۔ جس جو انی میں ایک مالدار عورت کی خدمت کے عوض کے عزت اور و قارنصیب ہواتھا۔

وہ شخص جو کل تک قبیلہ قریش میں ایک عام ساانسان سمجھاجا تا تھا، جس کی کوئی امتیازی حیثیت یا تشخص نہیں تھا، اب اُن کی راہنمائی کا دعویٰ کر رہا تھا اور خدا کی طرف سے رسالت تفویض کیے جانے کا مدعی تھا۔ بنو مخزوم کے سر دار ولید بن مغیرہ 8جو قریش کے رؤسامیں سے تھا، کا طرز فکر قریشی سر داروں کے

<sup>8:</sup> ولید بن مغیرہ بنو مخزوم کا سر دار ہونے کے علاوہ اس قدر امیر تھا کہ قریش کے تجارتی کاروان میں اس کے سواونٹ شامل ہوا کرتے تھے۔ مگہ کے اشراف میں شار ہو تا تھا۔ اسلام کے بدترین دشنوں میں سے ایک ہونے کے علاوہ خالد بن ولید کا باب تھا۔ ج کے دنوں میں

روبوں کی نمائندگی کرتا ہے۔ ولید بن مغیرہ نے غصے اور تکبر سے کہا: "بنو قریش کے مجھ جیسے سر دار اور بنو ثقیف کے سر دار عروہ بن مسعود و جیسے شخص کے ہوتے ہوئے محمد کیسے پیغیری کا دعویٰ کر سکتا ہے؟"۔ ابوجہل 10 نے ایک روز اخنس بن شریق 11 سے کہا: "ہم میں اور بنو عبد المناف میں برتری کے

ہرروز 10 اون فن گر تا اور پیہ سلسلہ 40 دن تک جاری رہتا تھا۔ خانہ کعبہ کی از سر نو تغییر کے لیے جب پر انی عمارت کو گر انے ہے ہر کوئی گھر را ہا تھا کہ کوئی عذاب نازل نہ ہو جائے تو ولید نے بہلی ضرب لگائی۔ کعبہ کی تغییر کے لیے سب سے زیادہ رقم ادا کی۔ کعبہ کے خان کے گھر را بہا تھا کہ سورت الدِّحوٰوں کی آیت 31 اور 32 ای ولید بن مغیرہ اور عروہ بن معود کی بات کی مناسبت سے نازل ہو بھی۔ 'وقالو الولا ٹُوِّل طَفَا اللَّهُ رَان عَلَیٰ ہُلِی کُی بات کی مناسبت سے نازل ہو بھی۔ 'وقالو الولا ٹُوِّل طَفَا اللَّهُ رَان عَلیٰ ہُلِی کُی بات کی مناسبت سے نازل ہو بھی۔ 'وقالو الولا ٹُوِّل طَفَا اللَّهُ رَان عَلیٰ ہُلِی کُی بات کی مناسبت سے نازل ہو بھی۔ 'وقالو الولا ٹُوِّل طَفَا اللَّهُ رَان عَلیٰ ہُلِی ہُلِی ہُلِی ہُلِی ہُلِی ہُلِی ہُلِی من اللَّم یہ ہُلِی کُی بردار پر نازل ہو بھی عروہ ہے جس کی ابو بکر سے تھی میں ہوئی تو ابو بکر نے عروہ کہا "تو جاکر لات کی شرمگاہ چوں''۔ 8 جمری میں اسلام قبول کرنے کے بعد اپنے قبیلے میں جاکر اسلام کی تنینج کرنے کی اجازت بے خواد اول کو دعوت دی لیکن ناکا کی کا سامنا ہوا۔ فجر کے وقت چھت پر چڑھ کر اذان دی اور کلمہ شہادت بلند آواز سے پڑھا۔ ایک شقفے نے تیں ماراجس کے نتیج میں وہیں ہال کہ ہوگیا۔

10: اصل نام عمروین ہشام تھا۔ بنو مخزوم سے تعلق تھااور ملّہ کے شرفا ٹیس شار ہو تا تھا۔ اپنی ذہانت اور دانشمندی کی وجہ سے ابوالحکم (حکست ودانش کا باپ) کہلا تا تھا۔ اسلام کا ہرترین مخالف ہونے کی وجہ سے مسلمان اُسے ابوجہل (جہالت کا باپ) کہتے تھے۔ جنگ بدر میں ہلاک ہوا۔

11: اختس بن شریق اوا کل اسلام کا شاعر ، اسلام کا مخالف اور امیر آدمی تھا۔ اختس کا تعلق طا نُف کے بنو ثقیف قبیلہ سے تھا، طا نُف چھور کر کمہ میں آباد ہوا اور مکہ کے اشراف میں شار ہوا۔ اختس کے قریش کی بنوز ہرہ شاخ کے ساتھ بہت ایتھے تعلقات تھے۔ جب حضور نے اسلام کی دعوت دی تواخش نے بہت زیادہ مخالفت کی۔ کہاجاتا ہے کہ جب حضور تبلغ اور قریش کے خلاف مد دمائلنے کی خاطر طا نُف گئے اور وہاں سے اپھولہان ہو کر آئے تو آپ نے اختس سے پناہما گلی تھی لیکن اُس نے آپ کی درخواست رد کر دی۔ اختس بن شریق اور بنوز ہرہ کے لوگ غزدہ بدر میں حصہ لینے کے لیے نگلے تھے لیکن جب خبر ملی کہ ابوسفیان کاروان سمیت صبحے سلامت مکہ پہنچ گیاہے تو اختس بنوز ہرہ سمیت والی لوٹ گیا۔ نگل موت عمر بن خطاب کے دور خلافت میں ہوئی۔ سمیت والی لوٹ گیا۔ فیل طافت میں ہوئی۔

حوالے سے رقابت چل رہی تھی، اس مقابلے میں اب ہم برابری کی سطح پر پہننج چکے ہیں، تواُن میں سے
ایک نے پیغیبری کادعو کی کر دیا ہے، یوں بنوعبد المناف ہم پر برتری حاصل کرنا چاہ رہے ہیں"۔
اس قسم کی باتوں سے ہمیں پنہ چاتا ہے کہ جب محمد نے اُنھیں دین کی دعوت دی تو قریثی سر داروں کا
طرز فکر اور رویہ کیا تھا، اور اس سے یہ بھی پنہ چاتا ہے کہ وہ آپ کی نبوت کو مثبت نہیں گر دان رہے
سے یعنی وہ ان خطوط پر بالکل نہیں سوچ رہے تھے کہ خدا ایک ہے اور اُس نے اُنھی میں سے ایک کو
ہدایت کے لیے چنا ہے، جس کے متعلق قرآن میں کئی بار کہا گیا ہے۔ اُنھیں اعتراض اس بات پر تھا کہ
ہدایت کے لیے چنا ہے، جس کے متعلق قرآن میں کئی بار کہا گیا ہے۔ اُنھیں اعتراض اس بات پر تھا کہ
اگر خدا ہمیں ہدایت دینا چاہتا ہے تو اُس نے اس کام کے لیے ایک عام انسان کو کیوں مامور کیا ہے۔ اس

بات کا جواب قر آن میں یوں دیا گیاہے۔ کہ اگر فرشتے بھی زمین پر رہ رہے ہوتے تو اُنھی فرشتوں میں سے ایک کو ہم رسول بناکر جھیجتے۔ یہ نکتہ نوٹ کرنے کے قابل ہے کہ اُنھیں بنیادی بات سے کوئی مسلم نہ تھا۔ محمد کی تعلیمات اور باتوں پر اُن کے کان نہ دھرنے کی وجہ یہ نہیں تھی کہ وہ کیا کہہ رہے ہیں اور ان کی باتیں عقلی طور بر اور معاشرے کی اصلاح برکس قدر منطبق ہوتی ہیں۔

ہر معاشرے میں ، خواہ وہ کس قدر شر پہند اور گلاسڑا کیوں ہو، کچھ روشن خیال اور نیک لوگ ضرور موجود ہوتے ہیں جو سچی باتوں کو پہند کرتے ہیں خواہ وہ باتیں کسی کے منہ سے بھی نکل رہی ہیں۔ ایسے لوگوں میں سے پہلے ابو بکر تھے، اُن کی تقلید میں عبدالرحمٰن بن عوف 12، عثمان بن عفان، زبیر بن

<sup>12:</sup> اسلام سے قبل عبد الرحمٰن بن عوف کانام عبد الکعبہ تھا۔ آپ ان پائج لوگوں میں سے تھے جھوں نے ابو بکر کے کہنے پر اسلام قبول کیا۔ ان کا ثنار عشرہ مبشرہ میں ہو تا ہے۔ انتہائی رئیس انسان تھے۔ عمر فاروق نے نیا خلیفہ چننے کے لیے جن چھ لوگوں کی شور کی تھی، آپ اُن میں شامل تھے۔ تیسرے خلیفہ کے تقر رکا فیصلہ آپ نے ہی سایا تھا۔

العوام <sup>13</sup>، طلحہ بن عبیداللہ <sup>14</sup> اور سعد بن ابی و قاص <sup>15</sup> جیسے قریش کے چند معتبر افراد بھی ایمان لے آئے۔

اس کے علاوہ ہر معاشر ہے میں ایک ایساطبقہ موجود ہوتا ہے جو دنیاوی نعمتوں سے محروم ہوتا ہے جو فطری طور پر معاشر ہے میں ایک ناراض اور غیر مطمئن طبقے کی تشکیل کا باعث ہوتا ہے۔ یہ طبقہ محمد کے گرد جمع ہوا اور اُن کے افکار و گفتار کا مدح سراہوا۔ اقلیتی واکثر یتی طبقہ کی نبر د آزمائی فطری بات تھی۔ اکثریت کو اپنے مال و زر پر نازتھا، لیکن اقلیت نے محمد کے رویے اور پیغام کی ستائش کی۔ اور اُن کو اپنا رہبر اور ہادی تسلیم کرتے ہوئے اُن کے پیغام کو پھیلانے کے لیے اُن کی ذات سے ان ہونی خصوصیات منسلک کر دیں۔ اُن کا یہ رویہ اپنے رہبر کی زندگی کے دوران کسی حد تک معقولیت کی حدود کے اندرتھا، لیکن اُن کی موت کے بعد اس میں روز ہر وزاضا فیہ ہوا۔ جو اس حد تک جا پہنچا کہ پچھ عرصہ بعد اُنھوں نے تخیلات کے زور پر اپنے رہبر سے بشر کی بجائے اللہ کے بیٹے جیسی خصوصیات وابستہ کر دیں اور اُنھیں تخیلات کے زور پر اپنے رہبر سے بشر کی بجائے اللہ کے بیٹے جیسی خصوصیات وابستہ کر دیں اور اُنھیں تخیلات کے زور پر اپنے رہبر سے بشر کی بجائے اللہ کے بیٹے جیسی خصوصیات وابستہ کر دیں اور اُنھیں تخیلات کے دور پر اپنے رہبر سے بشر کی بجائے اللہ کے بیٹے جیسی خصوصیات وابستہ کر دیں اور اُنھیں تخیل کی کا نات کی واحد وجہ بلکہ دیا کامالک قرار دے ڈالا۔

ایک واضح اور نا قابل انکار نمونہ ہمیں بتاتا ہے کہ تصورات و تخیلات کیسے پیدا ہوتے اور اصلیت کو چھپاتے ہیں۔ قرآن مسلمانوں کی سب سے محکم اور سب سے زیادہ مستند دستاویز ہے۔ سورت الإسرّاء

13: زبیر بن عوام، مُحد کے پچو پھی زاد اور ابو بکر کے داماد تھے۔ان کا شار بھی عشرہ مبشرہ میں ہو تا ہے۔ جنگ جمل میں ایک تیر سکنے سے موت ہو دُا۔

<sup>14:</sup> طلحہ بن عبیداللہ اسلام قبول کرنے والے پہلے آٹھ لوگوں میں سے ایک ہیں۔ آپ کا تعلق بنو تیم سے تھا، آپ کا شار بھی عشرہ مبشرہ میں ہو تاہے۔ جنگ جمل میں عائشہ کی طرف سے حصہ لیا، اور عائشہ کے لشکر میں بی شامل مروان بن تھم کے تیر سے زخمی ہوئے اور اس کے نتیج میں موت ہوئی۔

<sup>15:</sup> سعد بن ابی و قاص کا تعلق بنوز ہرہ سے تھا۔ ایران پر اسلامی ملغار کے لشکر کی قیادت کی، فتح پانے کے نتیجے میں فاتح ایران کہلائے۔ ایران پر حملے کی خاطر کوفیہ کاشہر بسایا اور وہاں کے والی مجھی رہے۔

جوایک تی سورت ہے، کے آغاز میں درج آیت سے معراج کا قصد تخلیق کیا گیا ہے۔ حالا نکہ یہ ایک سادہ اور عقلی طور پر قابل توجیہ آیت ہے۔

سُبُحٰنَ الَّذِيِّ اَسُرى بِعَبْدِ مِ لَيُلَامِّنَ الْمُسْجِدِ الْحُرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي لِبَرَكْمَا حَوْلَهُ لِنَّرِ يَهُ مِنُ الْيَمَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْمُ الْبَصِيْرُ

اس آیت میں کسی قسم کا ابہام نہیں ہے۔ فرمایا گیاہے: "پاک ہے وہ ذات جو ایک رات اپنے بندے کو مسجد الحرام سے مبجد اقصل لے گئی جس کے گرد ہم نے بر کتیں رکھی ہیں لے گیا تا کہ ہم اسے اپنی نشانباں دکھائیں۔ بے شک وہ سننے والا (اور) دیکھنے والا ہے "۔

اس آیت سے ایک روحانی سفر کے معانی لیے جاسکتے ہیں۔ اپنی ذات میں گم رہنے والے اور روحانیت کے میدان میں سر گرم اشخاص ایسی صورت حال سے دوچار ہو جاتے ہیں۔ لیکن اس سادہ می آیت نے مسلمانوں میں بہت می الیسی حیرت انگیز داستانوں کو جنم دیا ہے جو کسی طور سے بھی عقلیت کے معیار پر پوری نہیں از تیں۔ تفییر جالین قرآن کی سب سے معتبر اور سب سے زیادہ قابل توجیہ تفییر ہے <sup>16</sup>۔ کیونکہ اس کے مفسرین فرقہ بازی سے دور اور تعصب و جانبداری سے بالا ہیں۔ اُنھوں نے اپنے آپ کو قرآن کے معانی اور توجیہ بیان کرنے تک ہی محد و در کھا ہے اور کبھی کبھار بعض آیات کی شان نزول بیان کی ہے۔ اس کے باوجود سورت الإسرّاء کی کہلی آیت کے مطالب کی مناسبت سے اُنھوں نے پیغیبر بیان کی ہے۔ اس کے باوجود سورت الإسرّاء کی کہلی آیت کے مطالب کی مناسبت سے اُنھوں نے پیغیبر

<sup>16:</sup> تغییر حلالین سے مراد قر آن کی دو تفامیر ہیں، جن میں ایک جلال الدین السوطی اور دوسری جلال الدین المحلی کی تالیف ہے۔ دونوں کے نام جلال الدین ہے،اس لیے ان دونوں کی تفامیر کو ملاکر تغییر جلالین کہاجا تاہے۔

سے متعلق بے بنیاد قول نقل کیا ہے۔ کیا اُٹھوں نے اس آیت کی وجہ نزول اور اس کے مبہم معانی کی تفسیر و توجیہ کی ہے یامسلمانوں کے اندررائج کہانیوں کا خاکہ بیان کیاہے ؟۔

جو بھی صورت ہے، پیغیبر سے جو قول منسوب کیا گیا ہے اُس کی کوئی سند نہیں ہے۔ اس کا بھی ذکر نہیں کیا گیا کہ اس قول کاراوی کون ہے۔ (اگر راوی مل بھی جاتا تو) وہ راوی معتبر اور قابل اعتبار نہیں ہے۔ سند کے بغیر واقعے کو بیان کرنے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ دونوں مفسرین کو اپنی نقل کر دہ روایت کی صحت کا خود بھی یقین نہیں تھا۔ وہ پغیبر کے حوالے سے یوں بیان کرتے ہیں:

اُس رات جرائیل میرے پاس آئے اور اُن کے ہمراہ سفید رنگ کا ایک گدھے ہے بڑا اور گھوڑے سے چھوٹا چوپایہ تھا۔ اُس کے پاؤں کے سُم باہر کو نکلے ہوئے تھے۔ میں اُس پر سوار ہو کر بیت المقدس گیا۔
اس جانور کی باگوں کو اُس طقے سے باندھ دیا جہاں انبیاء عموماً اپنی سواریاں باندھا کرتے تھے۔ میں نے مسجد اقصیٰ میں دور کعت نماز پڑھی۔ جب باہر آیا تو جرائیل میرے پاس دوبیالے لے کر آیا، ایک میں دودھ تھا اور دوسرے میں شر اب۔ میں نے دودھ والا پیالہ چنا۔ جبرائیل نے میرے انتخاب کی تعریف کی اور پھر ہم پہلے آسان کی طرف روانہ ہوئے۔ دروازے پر دربان نے پوچھا: "کون ہے؟"۔ جبرائیل نے کہا:"جرائیل ہوں "۔ دربان نے پوچھا: "مہارے ہمراہ کون ہے؟"۔ کہا:"محمد "دربان نے پوچھا: "کیا اُسے بلایا گیا ہے؟"۔ جبرائیل نے کہا: "بہا "۔ چنانچہ آسان کا دروازہ کھول دیا گیا۔ حضرت آدم سامنے آئے اور خیر مقدم کیا۔۔۔۔ (ای طرح ساتویں آسان پر لایا گیا اور ہر آسان پر انبیاء میں سے کی ایک نے استقبال کیا)۔ ساتویں آسان پر ابراہیم کو بیت المعور میں، جباں ہر روز ستر ہز ار فرشتے اندر جاتے ہیں اور پھر بھی باہر نہیں آتے تھے، نکیہ لگائے ہوئے دیکھا۔ اس کے بعد مجھے سدرة المنتہیٰ لے جاتے ہیں اور پھر بھی باہر نہیں آتے تھے، نکیہ لگائے ہوئے دیکھا۔ اس کے بعد مجھے سدرة المنتہیٰ کے جاتے ہیں اور پھر بھی باہر نہیں آتے تھے، نکیہ لگائے ہوئے دیکھا۔ اس کے بعد مجھے سدرة المنتہیٰ کے جاتے ہیں اور پھر بھی باہر نہیں آتے تھے، نکیہ لگائے ہوئے دیکھا۔ اس کے بعد مجھے سدرة المنتہیٰ کے باس نہیاں نمازیں بہت زیادہ میں دن رات میں پچاس نمازیں پڑھوں۔ والی پر حضرت موئی نے مجھے کہا کہ پچاس نمازیں بہت زیادہ میں۔ اللہ تعالیٰ سے اِنھیں کم کرنے کے لیے کہو۔ چنانچہ میں اللہ کے پاس گیا اور شخفیف چاہی۔ اللہ نے بیس اللہ تعالیٰ سے اللہ تعالیٰ سے اِنھیں کم کرنے کے لیے کہو۔ چنانچہ میں اللہ کے پاس گیا اور شخفیف چاہی۔ اللہ نے باس گیا اور شخفیف چاہی۔ اللہ نے بیس اللہ کے پاس گیا اور شخفیف چاہی۔ اللہ نے بیس اللہ کے پاس گیا اور شخفیف چاہی۔ اللہ نے باس ہر اللہ کے پاس گیا اور شخص

اِنھیں کم کرکے پینتالیس کر دیا۔اس بار موسیٰ نے کہا: "میں اِنھیں اپنی اُمّت پر آزماچکاہوں،لوگ دن رات میں پینتالیس نمازیں نہیں پڑھ سکتے، میں دوبارہ اللّٰہ کی طرف روانہ ہوا"۔ (خلاصہ بیہ ہے کہ اللّٰہ یا نج بار نمازیں پڑھے جانے پر رضامند ہوگئے)۔

معراج کے بارے میں تقبیر جلالین میں جو لکھا گیاہے، یہ اُس کا خلاصہ تھا۔ اگر اسے ابو بکر عقیق نیشا پوری کی تحاریر یا تفبیر طبری کے ساتھ رکھ کر دیکھا جائے تو مبالغوں میں یہ اُن سے کسی طور بھی کم نہیں ہے۔

اسلامی روایات معراج کے واقعہ کو افسانہ طرازی کے جس انداز میں بیان کرتی ہیں وہ انداز امیر ارسلان <sup>17</sup> کی کہانیوں سے ملتا جاتا ہے۔ مجمد حسین ہیکل <sup>18</sup> جیساعقلیت پیند اور روشن خیالی کا دعوے دار ، جو جسمانی معراج کا منکر ہے، وہ بھی ایمل دیر مینگیم <sup>19</sup> کی کتاب سے اسے افسانے کی مانند بیان کر تا ہے۔

لیکن قرآن جس میں حضرت محمد کی رسالت کے تنگیں سالوں پر روشنی ڈالی گئی ہے، اس کے مطالب کو سیجھنے والے بخوبی جانتے ہیں کہ پنج بر نے ایسا نہیں فرمایا تھا۔ اور یہ بچگانہ تخیلاتی افسانہ آمیزی اُن سادہ لوح عام لوگوں نے کی ہے جھوں نے نظام خداوندی کو اینے باد شاہوں اور امیروں کی نقل سمجھا تھا۔

17: امیر ارسلان ایک افسانوی کر دار ہے ، جوشیز ادی فرخ پر عاشق ہو جاتا ہے اور اُس کے حصول کی خاطر بہت زیادہ مہمیں سر کر تا ہے۔ اس کہانی کو چو دہو س صدی کے اوافر میں ناصر الدین شاہ کی ایک بٹی نے تحریر کیا تھا۔

18: محمد حسین بیکل ایک مصری مصنف، صحافی اور سیاستدان متھے۔ اس قانون ساز اسمبلی کے صدر متھے جس نے صدارتی نظام کے لیے آئین تشکیل دیا۔ مخلف شعبوں میں وزیر بھی رہے۔ یہاں اُن کی کتاب "حیاۃ محمدں" کاذکر کیا جارہا ہے۔

1981: فرانسین مستشرق، 1982 پیدائش، وفات 1971 - بیس کے قریب کتابوں کا مؤلف جن میں سے 1982 پیدائش، وفات 1971 - بیس کے قریب کتابوں کا مؤلف جن میں المام اور Mahomet et la tradition islamique, Mahomet Vies des Saints Musulmans, La Vie de بیسی کتابین اسلام اور اسلامی روایات کا اصاطه کرتی ہیں۔

جس سورت کی پہلی آیت اس قدر تخیل آفرین کاباعث بنی ہے، اُس کی آیت نمبر نوے سے ترانوے تک میں جب معجزہ دکھانے کامطالبہ کیا گیا تو فرمایا گیاہے:

" قُلْ سُبْحَانَ مَا يِّيْ هَلُ كُنْتُ اِلْآبَشَرَّا لَّ سُوْلاً " ( میں توصرف ایک پیغام پَنَپانے والا انسان ہوں )۔ سورت الشُّوری کی آیت نمبر اکاون میں فرمایا گیاہے: " وَمَا کَانَ لِبَشَرٍ اَنَ یُّکِلِّمَهُ اللَّهُ اِلَّا وَحْیَا " ۔ ( اور کسی آدمی کے لئے ممکن نہیں کہ خدا اُس ہے بات کرے مگر بذریعہ وحی )۔

وحی کے موجود ہوتے ہوئے آسانوں پر جانے کی ضرورت نہیں تھی، اور اگر ضرورت کا ہونا فرض کر بھی لیاجائے تو پروں والا چوپایہ کیوں؟۔کیا آسان کاراستہ مسجد اقصیٰ سے ہو کر گزر تاہے؟۔خداوند غنی کو اپنے بندوں کی نماز کی کیاضرورت ہے؟۔ آسانوں کے دربانوں کو پیغیبر کے سفر کی اطلاع کیوں نہیں تھی؟۔سادہ لوح اذبان کے نزدیک علت اور معلول کے درشتہ کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی۔

جب پیغیبر دُور کے سفر پر چلے تو آنھیں ایک سواری کی ضرورت تھی۔ وہ سواری ایک خچر تھا۔ لیکن ضروری تھا کہ اُس کے پر ہوں تا کہ وہ ایک کبوتر کی مانند اُڑ سکے۔ اللہ چاہتا تھا کہ محمد کی آنکھوں کو اپنے جاہ و جلال سے خیر ہ کرے۔ چنانچہ اُس نے جبر ائیل کو حکم دیا کہ محمد کو آسانوں کے عجائبات دکھائے جائیں۔

ایک جابر بادشاہ کی مانند، جو اپنی سلطنت کے خرچ پورے کرنے کے لیے اپنے افسران کو زیادہ مالیہ اکٹھا کرنے کا حکم دیتا ہے اور وزیر مالیات سفارش کرتے ہوئے کہتا ہے کہ یہ زیادہ ہے اس سے رعایا بدحال ہو جائے گی، خدا اپنے بندوں سے نماز اداکروانا چاہتا ہے لیکن پیغیبر نمازوں کو کم کرنے کی سفارش کرتا ہے۔

اس بات میں کوئی شک نہیں ہے کہ محمد سیاسی تاریخ اور انسانی معاشرے میں تبدیلی لانے والے اہم ترین نابغوں کی فہرست میں سے ایک ہیں۔ اور اگر اُن وقتوں کے سیاسی اور ساجی حالات کو مد نظر رکھا جائے۔ تو کوئی بھی تاریخ سازیا واقعاتی تبدیلی برپاکرنے والی شخصیت محمد کی ہمسری نہیں کر سکتی۔ نہ سکندر نہ سیز ر، نہ نبیپولین اور ہٹلر، نہ کوروش بزرگ اور چنگیز، نہ آتیلا 20 اور امیر تیمور گور کان، ان میں سے کوئی بھی اُن کا ہم بلیہ نہیں ہے۔ اُن سب کو اپنی فوج، جنگجو وَل اور اپنی قوم کی حمایت حاصل تھی۔ جب کہ محمد نے مخاصمت وعناد بھرے معاشرے میں رہتے، خالی ہاتھ ہوتے ہوئے تاریخ کے میدان میں قدم رکھا۔

شائد بیبیوں صدی کے طاقتور ترین آدمی لینن کو اُن کے مقابل رکھا جا سکتا ہے۔ جس نے بیس سال (1904–1924) تک مستقل مز ابق، حکمت، انتخاک محنت و توانائی اور اپنے اصولوں اور مقصد سے استواررہ کر سوچا، لکھا اور دُور سے انقالی سر گر میوں کو کنٹر ول کیا اور تب تک جد وجہد جاری رکھی جب تک کمیونسٹ انقلاب برپا نہیں کر دیا، حالا نکہ اُسے ملک کے اندر داخلی اور خارجی رکاوٹوں کے علاوہ روس میں طبعی اور ساجی طور پر نامساعد حالات کا سامنا تھا۔ لیکن اس بات کا بھی اعتراف کر ناپڑے گا کہ لینن کے پیچھے انقلابی لوگوں کی آدھی صدی کی جدوجہد تھی۔ لاکھوں انقلابی اور غیر مطمئن لوگ اُس کی جاری حرار ہے تھے۔ پھر یہاں بھی ایک بہت بڑا فرق ہے کہ رسول اللہ کی زندگی محرومیوں اور زہد میں گزری تھی۔

یہ قدرتی اور معمول کی بات ہے کہ کسی بڑے انسان کے مرنے کے بعد اُس کے ذات سے متعلق بہت سی کہانیاں مشہور ہو جاتی ہیں۔اور کچھ عرصہ بعد اُس کی خامیاں بھلادی جاتی ہیں اور صرف خوبیوں کاذکر ہو تا ہے۔ بہت سے فنکاروں اور دانشوروں کی زندگی اخلاقی طور پر ناپیندیدہ قراریائی لیکن اُن کی موت

<sup>20:</sup> پانچویں صدی ہے تعلق رکھنے والا نمن سر دار جس کا کہنا تھا کہ جس زمین پر ہے اُس کے گھوڑے گزر جائیں وہاں مجھی گھاس نہیں اُتی۔ سلطنت روماکے دور انحطاط میں بورپ پر عفریت کی طرح مسلط رہا۔ مشر تی اور مغربی روم کی حکومتوں کو تاخت و تاراج اور جرمنی اطالیہ وغیرہ کے علاقوں کو تباہ دیر یاد کیا۔اتیلا کی موت 453ء میں ہوئی

کے بعد اُن کی کاوشیں زندہ رہیں اور تعریف کی حقد ارتظہریں۔ ہم نہیں جاننے کہ خواجہ نصیر الدین طوی 21 نے ہلا کو خان سے وزارت پانے کے لیے کون سی تدابیر اختیار کیں، شائدوہ تدابیر اخلاقی معیار پر پوری نہ اتر تی ہوں لیکن اُن کے علمی کارناہے ایران کے لیے باعث فخر میں۔

چنانچہ اگر کسی روحانی قائد کے مرنے کے بعد تخیلات کے زور پر اُس سے بہت زیادہ خوبیاں اور فضائل منسوب کر دیئے گئے ہوں تو یہ بات باعث تعجب نہیں ہے۔ لیکن مشکل یہ ہے کہ یہ روبیہ معقولیت کی حدوں کے اندر نہیں رہتا، اور عامیانہ اور بازاری بن کی وجہ سے تمسخر کا باعث بتا ہے۔

حضرت محمد کی پیدائش دوسرے لاکھوں بچوں کی پیدائش کی طرح ایک عام ساواقعہ تھااور اس کے نتیج میں فوری طور پر کوئی بھی غیر معمولی واقعہ پیش نہیں آیا تھا۔ لیکن معجزہ سازی کے بخار میں مبتلالو گوں نے یہاں بھی اپنے تخیل کے زور پر بہت زیادہ افسانہ طرازی کی۔ کہ حضور کی پیدائش کی وجہ سے مدائن کے ابوانوں میں شگاف پڑ گئے تھے اور فارس کا آتش کدہ بچھ گیا تھا۔

کیا یہ رسول اللہ کی پیدائش کا قدرتی اور لازمی نتیجہ تھا کہ ایسے ہوا؟ ، یا اللہ نے تنبیہ کرنے کے لیے ایسا غیر معمولی واقعہ بریا کیا تھا؟۔ علم ،مشاہدہ اور ریاضی کو یہاں اس معلول کی علت نہیں مل رہی۔

<sup>21:</sup> نصیر الدین طوی تیم ہویں صدی میں طوس، خراسان میں پیدا ہوئے، عقیدے کے لحاظ سے شیعہ تھے۔ اپنے وقت کے بہت بڑے فلف علیب، ماہر ریاضی، ماہر فلکیات اور مذہبی عالم تھے۔ حسن بن صباح کی قائم کر دواسا عیل ریاست میں ملازم ہوئے۔ ہلا کو خان کے حیلے کے وقت قلعہ الموت میں موجود تھے، حملے کے وقت اساعیلیوں سے غداری کر کے ہلا کو خان سے مل گئے۔ ای وجہ سے ہلا کو خان کے ہاتھوں اساعیلیوں کا بہت خوفاک قبل عام ہوا۔ مسلمان مؤرخین طوی کو بغداد کے سقوط اور خلیفہ وقت کے قبل کاؤ مد دار مظہر ات ہیں۔ ہلا کو خان کے وزیر سبخ اور متگولوں کو مبارک و مخص ساعت بتانے کے لیے ایک رصد گاہ تغیر کر وائی۔ اسلامی امور اور فلکیات پر بہت لا کو خان کے دزیر سبخ اور متگولوں کو مبارک و مخص ساعت بتانے کے لیے ایک رصد گاہ تغیر کر وائی۔ اسلامی امور اور فلکیات پر بہت لزیادہ قسین خن میں میں انتقال ہوا۔

دنیا کے تمام واقعات خواہ وہ طبعی ہوں، سیاسی ہوں یا معاشر تی، معلول کی علت ضرور ہوتی ہے۔ کبھی سیہ علت واضح ہوتی ہے، جیسے سورج چکتا ہے، اُس سے روشنی اور گرمی حاصل ہوتی ہے جواس کا ذاتی وصف ہے۔ آگ جلاتی ہے تا آنکہ کوئی اسے مؤثر طریقے سے نہ رو کے۔ پائی ڈھلان کی طرف بہتا ہے تا آنکہ اُسے کسی پمپ وغیرہ کی مدد سے اوپر نہ بھیجا جائے۔ کبھی علت واضح نہیں ہوتی اور اُسے دریافت کرنے کے لیے محنت در کار ہوتی ہے۔ ماضی میں بادلوں کی گرج، بجلی، بیاریوں اور ان کے علاج جیسے کئی واقعات کا انسان کو علم نہ تھا لہٰذا اِنھیں بعد میں دریافت کیا گیا۔

ملّہ میں پیداہونے والے بچے اور ایر ان میں آتش کدہ بچھ جانے کے در میان علت و معلول کا کسی بھی فتسم کا کوئی رشتہ موجود نہیں ہے۔ اگر کسریٰ کے محل کے کنگرے گرگئے تھے، تواس کی وجہ دیوار کا پیٹے جاناہو سکتا ہے۔ لیکن معجزہ تراش مومنین اسے اللہ کی طرف سے تنبیہ قرار دیتے ہیں۔ یعنی خدا تیسفون (مدائن) کے باشندوں اور خصوصی طور پر ایر ان کے بادشاہ کو خبر دار کرنا چاہ رہا تھا کہ ایک اہم واقعہ رونماہو گیا ہے۔ یا ایر ان کے آتش کدہ کے موہدوں اور نگہانوں کو سمجھانا چاہ رہا تھا کہ آج ایک ایسا انسان بہداہوا ہے جو اُن کی آتش پر ستی کی رسم اور طور طریقوں کو ختم کر دے گا۔

لیکن ایرانی بادشاہ اور زرتشتی پیشواؤں کے لیے یہ کیسے ممکن تھا کہ محل کے کنگرے گرنے اور آتش کدہ کی آگ کے بچھ جانے کو وہ ایک ایسے بچے کے پیدا ہونے کی علامت جانیں جس نے چالیس سال بعد اسلام کی دعوت دینا تھی ؟۔

حکیم و دانا خدا کیوں اس بات کی خواہش کر رہاتھا کہ اہالیان ایران رسول اللہ کی بعثت سے چالیس سال قبل ہی ماخیر ہوجائیں؟۔

قبل از اسلام کے عرب کے متعلق جو معلومات ملتی ہیں اُن کے مطابق جب تک رسول اللہ مبعوث نہیں ہوئے،وہ خود بھی اس سے متعلق باخبر نہیں تھے۔ خداوند قادر اگر پیغیبر کی پیدائش کو ایک بڑے واقع پاغیر متوقع جلوے کی مانند پیش کرناچاہ رہاتھا، تو خانہ کعبہ جہاں سے اسلام کا ظہور ہوا، اُسے کیوں نہیں گرایا جس سے بے جان بت اس کے بینچ دب جاتے۔ فارس کے آتش کدہ کے بچھ جانے کی بجائے یہ قریش کے لیے زیادہ مؤثر تنبیہ ہوتی؟ بعثت کے وقت معجزہ رونما کیوں نہ ہوا جس سے تمام قریش ایمان لے آتے اور اللہ کے حبیب کو اُن کے عناد و آزار کا سامنانہ کرنا پڑتا؟۔ خسر و پرویز کا دل ایمانی روشن سے روشن کیوں نہ ہوا تاکہ وہ حضور کا خط نہ پھاڑتا، خود بھی ایمان لے آتا۔ یوں ایران نور اسلام سے منور ہو جاتا اور قدسیہ اور نہاوند کی جنگوں کے بغیر ہی ایران اسلامی پر چم تلے آجاتا؟۔

کئی سال پہلے میں نے عظیم فرانسیبی مصنف ایر نست رینال <sup>22</sup> کی "Vie de Jesus" (حیات عیسیٰ) نامی کتاب پڑھی ہے۔ جس میں ایک نقاش جیسی مہارت سے حضرت عیسیٰ کی بہت ہی حقیقت پسند انہ اور خوبصورت تصویر کشی کی گئی ہے۔ کچھ عرصہ بعد زیر ک جر من مصنف ایمل لوُد ویگ <sup>23</sup> کی "انسان کا بیٹا" نامی کتاب میرے ہاتھ لگی۔ جس کے مصنف کا کہنا ہے کہ قابل اعتاد دستاویزات کے نقد ان کے باوجود عیسیٰ کی شخصیت کو اُنہوں نے حتیٰ الوسع انصاف سے پیش کیا ہے۔

میں حضرت مجمد کی تربیٹھ سالہ زندگی میں اُن کے تنئیں سالوں کی مکمل تصویر کشی کرنے کا دعوے دار نہیں ہوں۔ اور کسی بھی قشم کی مصنوعی انکساری کے بغیر میں اعتراف کر تاہوں کہ میں اپنے اندر ریناں

کے نتیجے پر جاپہنچتاہے۔

65

<sup>22:</sup> ایر نست ریناں (Ernest Renan)۔ 1823 تا 1822 فرانسیبی فلنفی، ند نہی نقاد، سامی تہذیب سے شاسااور سامی زبانوں کا ماہر، نداہب کی تاریخ سے واقف مورخ تھا۔ ایر نست کا اہم کام ابتدائی میسیت کی تاریخ اور اُس کے ماخذوں کو پیش کرنا ہے۔ ایر نست کے بقول اسلام عدم برداشت کا مذہب ہے۔ سائنس کو نظر انداز کرتا ہے۔ انسانی دماغ کے سکڑنے کا ماعث بنتا ہے۔ بغیر کسی تحقیق کے لاالٹرالڈ الله

<sup>23:</sup>ايمل لوُدويگ (Emil Ludwig) 1881ء تا 1948ء - جرمن نژاد صحافی۔ سواخ حیات لکھناان کا خاص میدان تھا۔ 26 کتابوں کا خالق۔

جیسی استعداد اور فکری لطافت نہیں پاتا۔ اور نہ ہی مجھ میں ایمل کو دویگ جیسا صبر اور تحقیق کرنے کی سکت ہے کہ میں ایک الیک انسان کی تصویر کشی کر سکوں۔ جس نے عصری تاریخ کے لینن کی مانند تاریخ پر اپنے گہرے نقوش ثبت کیے۔ لیکن لینن اور محمد میں ایک واضح فرق ہے کہ لینن کے پیچھے ایک مضبوط اور موثر سیاسی جماعت تھی جب کہ محمد خالی ہاتھ تھے۔ اور چند دوستوں کے ساتھ اُنھوں نے جب تاریخ میں قدم رکھا تو اپنے مشن کی کامیابی کے لیے اُن کا واحد وسلیہ قرآن تھا۔

نہ مجھ میں اس قدر صبر ہے کہ تحقیق کر سکوں اور نہ ہی مجھ میں اس قدر ہمت ہے کہ خرافات واوہام کی کوہ پیکر لہروں اور الا یعنی ضد کے سامنے کھڑا ہو جاؤں۔ ان چند مخضر لکیروں کو کھینچنے سے میر ا ارادہ صرف میہ ہے کہ میں اُس بھوت کو بھگا پاؤں جو قر آن کو پڑھنے اور اسلام کے ظہور کے مخضر جائزے کی وجہ سے میرے ذہن میں پیدا ہوا ہے۔

صاف اور سید ھی بات ہے ہے کہ میرے مشاہدے یا ایک نفیاتی نظریے نے جھے ان یاداشتوں کو لکھنے کی طرف ماکل کیا ہے۔ کہ عقیدے کے اثر کے تحت انسان عقل و خرد کا دامن چھوڑ دیتا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ بچپین میں کسی شخص کو جب عقائد کی تلقین کی جائے تو وہ اُس کے ذہمن کے پس منظر میں جم جاتے ہیں، پول وہ اپنے تلقینی اعتقادات کو حقائق پر منظمیق کرنے کی کو شش کر تاہے خواہ اُس کے پاس اس کی کوئی بھی عقلی دلیل موجو د نہ ہو۔ حتی کہ دانشور، سوائے چند ایک کے جن کی تعداد انگلیوں پر گنی جاسمتی کوئی بھی عقلی دلیل موجو د نہ ہو۔ حتی کہ دانشور، سوائے چند ایک کے جن کی تعداد انگلیوں پر گنی جاسمتی کوئی بھی اس صورت حال سے دوچار ہیں اور اپنی قوت ادراک و فنہم کو استعال نہیں کرپاتے۔ اور اگر وہ اپنی اس قوت کا استعال کرتے ہیں۔ اپنی اس قوت کا استعال کرتے ہیں۔ انسان، جس کی وجہ امتیاز اس کی قوت ادراک ہے جس سے وہ طبعی اور ریاضی کے مسائل تک حل کرتا انسان، جس کی وجہ امتیاز اس کی قوت ادراک ہے جس سے وہ طبعی اور ریاضی کے مسائل تک حل کرتا ہے، اپنے عقائد، خواہ سیاسی ہوں، خواہ دینی ہوں، کی صورت میں وہ عقل حتی کہ مشاہدات کو بھی رد کر

### ار کبن ار چن

محمہ کے لڑ کین کے متعلق معلومات کاشدید فقد ان ہے۔ ماں باپ سے محروم بیہ لڑ کا اپنے اُس چیا کے ہاں زندگی گزار تا ہے۔ جو شفق ہونے کے باوجو دانتہائی مفلس تھا۔ اس لیے گھر پڑے رہنے کی بجائے وہ چیا کی مدد کرتا تھا۔ وہ ہر روز ابوطالب اور دوسرے لوگوں کے اونٹوں کو چرانے صحر الے جاتا تھا اور شام تک مکہ سے باہر خشک وویران صحر امیں رہتا تھا۔

ایک ذبین اور حساس لڑکا جسنے کئی سالوں تک، ہر روز صبح سے شام تک کا وقت یوں ہی گزاراہو گا۔
سالوں پر محیط دُکھوں اور زندگی کی تلخیوں سے ننگ وہ لڑکا یقیناً یہ سوچتا ہو گا کہ باپ کے بغیر ایک بیتیم
کے طور پر وہ اس دنیا میں کیوں آیا؟۔ اُس کی جو ان سال ماں جو اُس کے پاس محبت اور توجہ کا واحد وسیلہ تھی، کیوں اسے اتنی جلدی چھوڑ کر چلی گئی؟۔ ماں کی موت کے بعد بد نصیبی کیوں اُس کے معزز اور توانا
دادا کو ساتھ لے گئی؟ اور بے کسی کی حالت میں وہ اپنے چھا کے گھر پناہ لینے پر کیوں مجبور ہوا؟۔ اُس کا پچپا
ایک اچھا اور نیک کر دار انسان تھا، لیکن کثیر العیالی کی وجہ سے واپسی نگہد اشت اور آسانیاں فر اہم کرنے
کی استطاعت نہیں رکھتا تھا جو محمہ کے دو سرے پچپاؤں کے بیٹوں کو حاصل تھی۔ دو سرے پچپا عباس اور
ابو اہب خوشحال تھے، لیکن اُنھوں نے کبھی اُس پر توجہ نہ دی۔ سالوں پر محیط اُن تمام مصائب اور ناہموار
یوں نے اُس حساس لڑکے کی روح کو ضرور زخمی کیا ہو گا۔

ا یک بنجر صحر اکاسکوت اور تنہائی، جہاں گھاس کی امید میں اونٹ پتھر وں میں اپنی تھو تھنی گھیٹرتے تھے ، لیکن اُن کے ہاتھ کانٹے اور پیاس آتی تھی۔ان محر ومیت بھر کی اور تکلیف دہ گھڑیوں میں دُ کھ کے علاوہ انسانی ذہن میں کون سی سوچ پید اہوسکتی تھی؟۔ بدنصیبی انسانی مزاج میں کڑوا پن پیدا کرتی ہے اور رنج و حرمان اُس کے اعصاب کو اور حساس تر بنادیت بیں ، خاص طور پر جب وہ انسان اپنی ذات میں گم ہو جاتا ہے اور وہاں سے باہر نکلنے کی کوئی صورت نہیں و کیھے پاتا۔ حالات کی ناساز گاری کا احساس لاز می طور پر اپنا رخ متعین کر تا ہے۔ با آسانی سے فرض کیا جا سکتا ہے کہ اُس لڑکے کا دھیان ساجی نظام کی طرف جائے گا جہاں وہ اپنی محرومیوں کے اسباب کو تلاش کرے گا۔

اُس کے ہم رتبہ اور ہم عمر لڑکے آسائش و مسرت کی زندگی گزار رہے تھے کیونکہ اُن کے باپ خانہ کعبہ کے منتظم تھے۔ وہ جج کے دنوں میں حاجیوں کو کھانا اور پانی فروخت کرتے تھے اور اُن کی دوسری ضروریات کو پوراکرتے تھے۔ شام <sup>24</sup>سے لا یا ہوا مال اُنھیں اچھی قیت پر فروخت کرتے تھے۔ اور اُن کی چیزوں کو سستے داموں خریدا کرتے تھے جس سے اُنھیں منافع حاصل ہو تا تھا۔ کعبہ کے متولی ہونے کی چیزوں کو سستے داموں خریدا کرتے تھے جس سے اُنھیں منافع حاصل ہو تا تھا۔ کعبہ کے متولی ہونے کے ناطے بدوؤں سے تجارت میں اُنھیں جو فائدہ ہو تا تھا، قدرتی طور پر اُن کے بیٹے بھی اس خوش حالی سے متعقد ہوتے تھے۔

بے شار قبائل کعبہ کاطواف کرنے کیوں آتے تھے اور قریش کی ثروت وسیادت کا باعث بنتے تھے ؟۔

کعبہ مشہور بتوں کا مسکن تھا جس میں ایک سیاہ رنگ کا پتھر نصب تھا جو تمام عربوں کے نزدیک بہت
مقدس تھا اور اس کے گرد طواف کو وہ اپنے لیے خوش بختی اور نجات کا ذریعہ سمجھتے تھے، جس کی خاطر
وہ صفا اور مروہ کی پہاڑیوں کے در میان دوڑتے تھے۔ دونوں پہاڑیوں کی چوٹیوں پر دوبت (اساف اور
ناکلہ) نصب تھے جن کی عبادت سے حاجتیں پوری ہوتی تھیں، جن کا طواف کرتے اور صفا اور مروہ کی

<sup>24:</sup> قدیم ملک شام دمشق کے علاوہ سرزمین لبنان پر مشتل تھا۔ اے رومیوں نے 64 قبل میچ میں فتح کیا، اس کا پاپیہ تخت انطاکیہ ہوا کر تا تھا۔ مسلمانوں نے اے 632ء میں فتح کیا۔ اب شام کو سوریہ کہاجا تا ہے۔

پہاڑیوں کے در میان دوڑتے وقت وہ اپنے بتوں کو بلند آواز سے پکارتے تھے اور اپنی حاجات کا ذکر کرتے تھے۔

ایک ذبین، حساس اعصاب اور واضح خیالات کے مالک محمد نے گیارہ بارہ سال کی عمر میں خو دسے پوچھا ہو گا: "کیااس سیاہ پتھر کے اندر کوئی طاقت پوشیرہ ہے، کیا یہ بے جان اور بے حس بُت کسی مفید واقعے کے برپاہونے کا باعث ہو سکتے ہیں؟"۔سیاہ پتھر اور دیگر مختلف بُتوں کے متعلق اُن کا یہ شک اور بدگمانی اُن کے ذاتی تجربے اور آزمائش کا متیجہ ہو سکتا ہے؟۔

یہ بعید نہیں ہے کہ اُنھوں نے اپنی دکھی روح اور ٹوٹے دل کے مداوے کے لیے شوق اور امید سے بتوں سے پچھے مانگا ہو اور اُس کا مثبت بتیجہ نہ نکلا ہو۔ کیا اس آیت "وَالرُّ جُوزَ فَاهْجُوزُ "(اور ناپاکی سے دور رہو: المدَّقِّر - 5) جو اُن کے دبن مبارک سے تیس سال بعد ادا ہوئی، سے اس مفروضے کو تقویت نہیں ملتی ؟۔ اور کیا یہ آیت شریف" وَوَجَدَاکَ ضَالَاً لَا فَهَائِی " (اور راستے سے گمر اہ پایا توراستہ دکھایا: الضّعی - 7) بھی اسی مفروضے کو بچ ثابت نہیں کرتی ہے۔ کیا قریش کے سر دار اس واضح اور روشن حقیقت سے لاعلم سے جے ؟۔

یہ کیے ممکن ہے کہ وہ اسنے عرصے سے کعبہ کے نزدیک رہتے ہوئے ان بتوں میں کسی قسم کی حیات، حرکت، فیض اور رحمت نہ پانے کی حقیقت سے لاعلم ہوں؟۔ کیااُن کی لات و منات وعزیٰ کے متعلق خاموثی اور احترام مصلحت پر بنی نہیں تھا؟۔ جیسے امام زادے کا احترام متولی ہونے میں پوشیدہ ہے، اگر تولیت اُس کے ہاتھ سے جاتی رہے تو اُس کی آمدن ختم ہو جائے گی۔ اس طرح قریش کی شام سے بھلتی بھولتی تجارت بھی ختم ہو سکتی تھی۔ کیونکہ ایسی صورت میں کوئی بھی مگہ نہ آتا، جو اُن سے مجنگے داموں اُنجابہ یہ تااور اپنی چرز س اُنھیں سے داموں بیجا۔

اُن دنوں صحر اکی بے پایاں خاموثی ، وحشت ناک تنہائی اور تبتی دھوپ میں جب اونٹ زندگی بحال رکھنے کی کوشش میں مصروف ہوتے تھے، مجمہ کی حساس روح اور خوابوں میں ایک ہلچل سی مجی ہوتی ہو گ۔ وہ بلچل جو شام کو ختم ہو کر اُنھیں حقیقی دنیا میں واپس لے آتی ہوگی۔ کیونکہ اُنھیں غروب آقاب کے وقت او نٹول کو اکٹھا کرناہو تا تھا، اُنھیں بلاناہو تا تھا، تا کہ اُنھیں استی کی طرف واپس لا یاجائے۔ شام کے وقت منتشر او نٹول کو اکٹھا کر کے صحیح و سالم حالت میں اُنھیں مالکان کے حوالے کرناہو تا تھا۔ پھر بلچل خاموش ہو جاتی ہو گئی تا کہ رات کے وقت وہ خواب کی صورت دھار لے۔ بلچل خاموش ہو جاتی ہو گئی تا کہ یک نارے اُسی صحر امیں کل پھر سے ظاہر ہو سکے۔ اور وہ چیز ضمیر کی گہر ائیوں میں، آہتہ قہوریارہی تھی۔

یہ داخلیت پیند طبیعت، سر گرم سوچیں اور زندگی کے موجب وہ خواب، جنھوں نے اُنھیں ہیرونی ونیا کے ہنگاموں سے دورر کھا اور ظالم تقدیر جس نے اُنھیں زندگی کی آسانیوں سے محروم رکھاتھا، ویران صحراکے تنہائی میں وہ اُن میں اور بھی ڈوب جاتے ہوں گے۔ تا آنکہ ایک ہیولا ظاہر ہو تاہے اور اُنھیں این وجود کی گہرائی میں ایک ان دیکھے اور مفقود سمندر کی موجوں کی آواز سنائی دیتی ہے۔

چند سال ایسے ہی گزر جاتے ہیں اور پھر ایک واقعہ رونما ہو تاہے جو اُن کی زندگی میں ایک نیاولولہ پیدا کر دیتا ہے۔

گیارہ سال کی عمر میں وہ ابوطالب کے ساتھ شام جاتے ہیں۔ جس کے نتیجے میں اُن کے اندر کے شور میں ہلکیل اور بھی بڑھ جاتی ہے۔ وہ ایک نئی اور روشن دنیا تھی جس میں ساکنان ملّہ جیسی جہالت، خرافات، سختی اور غصلے بن کانشان تک نہ تھا۔

وہاں کے لوگ مہذب تھے، ماحول در خشاں تھااور اُن کی عادات و آداب برتر اور معقول تھے جنھوں نے یقیناً آپ کی زندگی بر گہر ااثر ڈالا ہو گا۔ وہاں اُنھوں نے بدوی زندگی اور اپنے لوگوں کے اوہام وخرافات کو زیادہ محسوس کیا ہو گا۔ اور شائد خواہش کی ہوگی کہ اُن کی اپنے لوگ تو ہم پرستی اور پلیدی کو چھوڑ دیں اور انسانی اصولوں کو اختیار کرتے ہوئے ایک منظم اور پاکیزہ معاشرے کا حصہ بنیں۔

اس بات کی کوئی خبر نہیں ملتی کہ وہ اپنے پہلے سفر کے دوران توحیدی ند اہب کے لوگوں سے ملے سخے یا نہیں ملے سخے ۔ شائد اس امر کے لیے اُن کی عمر چھوٹی تھی، لیکن اُن کی حساس اور دکھی شخصیت اس سفر سے ضرور متاثر ہوئی ہوگی۔ اور اس اثر نے اُن میں دوسرے سفر کی خواہش پیدا کی ہوگی۔ اس بات کا اکثر کتابوں میں ذکر ملتا ہے کہ آپ کی پیاسی اور متجسس روح آپ کو اہل ادیان تک لے گئی تھی۔ جیسے کہ پہلے کہا جا چکا ہے کہ محمد کے بچپن کے متعلق اطلاعات کا فقد ان ہے۔ اور ایسا ہونے کی ایک فطری اور معقول وجہ موجود ہے۔ چپا کے ہاں پلنے والے ایک بیتیم بچے سے بھلا کسی کو کیاد گچپی ہوسکتی فطری اور معقول وجہ موجود ہے۔ چپا کے ہاں پلنے والے ایک بیتیم بچے سے بھلا کسی کو کیاد گچپی ہوسکتی ہو سکتی اور ہم نے جو بھی اُن کی طرف توجہ نہیں دی اور نہ ہی اُن کی زندگی کے متعلق یادر کھنا مناسب سمجھا۔ اور ہم نے جو بھی اُن کے متعلق لکھا ہے وہ اند از وں اور قیاس کی بنیاد پر کھا ہے۔ روز روز کی کیسانیت کا شکار وہ تنہا لڑکا جو اونٹ لے کر صحر اکو جا تا تھا اور تخیلات و تصورات میں کھوبار ہتا تھا۔

شائدیہ آیت جو تیس سال بعد اُس متلاطم روح کے منہ سے نکلی، تخلیق اور عجائبات کے متعلق اُٹھی پر انی یادوں اور تاثرات کا ایک نمونہ ہے۔

اَفَلَا يَتُظُرُونَ إِلَى الْابِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ مُفِعَتْ وَإِلَى الجِّبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ مُفِعَتْ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ وَالْكَالِ السَّمَاءِ كَيْفَ مُفِعَتْ وَالْكَالِ اللَّهُ مَا يَعْفَ سُطِحَتْ وَالْكَالِ عَلَيْفَ الْعَلَامُ اللَّهُ مِنْ كَيْفَ سُطِحَتْ وَالْكَالِ عَلَيْفَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ كَيْفَ سُطِحَتْ وَالْكَالِقُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ كَيْفَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللِّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْعَلَالِيْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللللْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْمِنْ اللللْمُ الللَّهُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللِّهُ مِنْ اللللْمُ اللْمُعْلِمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللْمُ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللِمِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللِمُ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ الللْمُنْعُلِيْ اللْمُلْمُ الللْمُنْ الْمُنْفِقُ مِنْ الللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ مِنْ الللْمُنْ اللِيلِيْمُ اللْمُنْ الْمُنْ أَ

(یہ اونٹوں کی طرف نہیں دیکھتے کہ کیسے تخلیق کیے گئے ہیں۔اور آسان کی طرف کہ کیسے بلند کیا گیاہے۔ ۔اور پہاڑوں کی طرف کہ کیسے کھڑے کیے گئے ہیں۔اور زمین کی طرف کہ کیسے بچھائی گئی ہے:الغاشِیة۔ 17 تا20)

تگی سور تول کا مطالعہ ایک ایسے انسان کے خوابوں کی طرف اشارہ کرتا ہے، جو زندگی کی نعمتوں سے محروم تھا۔ جواپنے ساتھ یا فطرت کے ساتھ سر گوشیاں کرتا تھااور کبھی ابولہب اور ابوالاشد جیسے قریش کے مغرور اور متکبر لوگوں پرغصے کا اظہار کرتا تھا۔ محمد بعد میں دعوت اسلام کے لیے اٹھ کھڑے ہوئے۔ تبلیغ کی قبولیت کے وجہ سے اُن کے و قار میں اضافہ ہوا، جس کے نتیج میں مسلمانوں کے ہاں تخیلات اور واقعات کاوہ خزانہ وجود میں آ گیا جس کاذکر اس سے پہلے باب میں طبری اور واقدی کے حوالے سے ہوچکاہے۔

اسی سلسلے میں یہاں پر چندا یک مختصر نمونے دیناضر وری ہیں۔

جاز اور خصوصی طور پر مکہ کی بعثت سے قبل حالت کو مسلمان جس قدر تاریک اور جاہلیت میں ڈوباہوا پیش کرتے ہیں حقیقت میں ایسانہیں تھا۔ مسلمانوں کے مطابق اُن وقتوں کے عربستان میں فکر سلیم کے مالک کسی انسان یا خدا کے حوالے سے کسی روشنی کا وجو دنہ تھا۔ اُن کے ہاں احمقانہ اور جاہلانہ قسم کی بُت پر ستی کے علاوہ کچھ نہیں پایا جاتا تھا۔ شائد اس قدر مبالغہ آمیزی کرنے کی وجہ یہ ہے کہ اس سے ثابت کیا جاسکے کہ اسلام قبول کرنے کے نتیج میں اُن میں کس قدر بہتری آئی۔ لیکن علی جواد، عبد اللہ سمان، ڈاکٹر طلہ حسین <sup>25</sup> مسین ہیکل، مجمد عزت دروزہ <sup>66</sup>، پر وفیسر حداد <sup>27</sup> جیسے عرب مصنفین اور محققین کے نزد یک چھٹی صدی کا جاز تدن سے بہرہ مند تھا اور خدا کے متعلق اُن کے تصورات اس قدر مجہول نہیں نزد یک چھٹے قصور کے جاتے ہیں۔

ان محققین کی تحاریر اور دوسر کی روایات و قرائن سے پیۃ چلتاہے کہ تجاز میں چھٹی صدی کے دوسرے نصف میں بُت پرستی کے خلاف آوازیں اُٹھناشر وع ہو چکی تھیں۔

25: ڈاکٹر طل<sup>حس</sup>ین ایک مشہور عربی مصنف تھے، تیں سال کی عمر میں بینائی کھو بیٹھے۔ اُنھوں نے کٹی زبانوں میں کھھاہے۔ فرانس اور جرمنی میں عربی ادب کے پروفیسر رہے ہیں۔

<sup>26:</sup> محمد عزت دروزہ ایک فلسطینی سیاستدان، تاریخ دان اور ماہر تعلیم تھے۔ 1888ء سے 1984ء کے دوران زندہ رہے، شروع میں خلافت عثانیہ کی طرف سے لبنان اور فلسطین میں بیورو کریٹ رہے۔ عرب قوم پر تق کی اہر کی وجہ سے 1916 میں عثانی قیضے کے خلاف تحریک کا حصہ ہے۔ ایک سیاسی جماعت بھی بنائی، فلسطینیوں کے لیے علیحدہ ملک کے حالی تھے۔ تیس سے زیادہ کتابوں کے مؤلف ہیں 27: پروفیسر حداد مسجی دانشور تھے۔ اُنھوں نے "القد آن و الکتاب" نام ہے کتاب ککھی۔

کی حد تک پیر دوعمل یہودی قبائل کی وجہ سے تھا جن کی اکثریت پڑب میں مقیم تھی اور مسیحی جوشام سے آئے تھے۔ اس سوچ کی وجہ کی حد تک وہ اشخاص بھی تھے جو حنفاء 28 کے نام سے جانے جاتے تھے۔ ابن ہشام کی لکھی سیرت النبی میں درج ہے کہ اسلام کی دعوت سے پہلے" ایک روز طائف کے ایک نخلتان میں قریش جمع تھے کہ بنو ثقیف کے بڑے خداعزیٰ 29 کا تیوبار منائیں۔ اُن میں سے چار لوگ علیحدہ ہوگئے اور ایک دوسرے سے کہنے لگے کہ بیالوگ گر اہ ہوگئے ہیں اور اپنے باپ ابر اہیم کے دین کو بھول بچکے ہیں۔ ور نے لوگوں سے کہا: "کوئی اور دین اختیار کرو، پھر کا طواف کیوں کرتے ہوجونہ دیکھتا ہے اور نہ سنتا ہے، نہ تمہیں کوئی فاکدہ دے سکتا ہے اور نہ کوئی نقصان پہنجا سکتا

28: حنفاء عنیف کی جمع ہے۔ بعث رسول سے پہلے کے وہ عرب جوبت پرسی سے بیزار تھے، اُنھیں حسیفیہ، حنفاء اور احناف کہاجا تا تھا۔ حسیفوں کے عیسا کیوں اور یہودیوں کے ساتھ اچھے تعلقات تھے۔ اور اپنے آپ کوابرا انہم کا بیروکار سیجھتے تھے۔

<sup>29:</sup> سیرت این ہشام کی جو جلد میرے پائ ہے، اُس میں طائف اور عز کا کاذکر نمیں ہے۔ بلکہ اس واقعے کے متعلق یوں کلھا ہوا ہے کہ قریش لبنی ایک عمید کے روز بتوں میں سے ایک کے پائ کھڑے شے۔۔۔۔۔۔ "باقی واقعہ سیرت این ہشام میں ویسے ہی ورئ ہے جیسے میہاں بیان ہوا ہے۔ ایک بات جس کا تذکرہ شائد ضروری ہے کہ عز کی نبو ثقیف کا نہیں بلکہ قریش مکہ کامقبول خداتھا، جب کہ منات مدینہ کا اور لات بنو ثقیف یعنی طائف والوں کا سب سے بڑا اور مقبول خداتھا۔ فتح تکہ کے بعد حضور نے ابوسفیان اور خالد بن ولید کو طائف بھیج کہ کران کو بائٹ کوتاہ کراد با۔

ہے "۔ یہ چاروں ورقہ بن نوفل <sup>30</sup>، عبید اللہ بن جحش <sup>31</sup>، عثمان بن حویرث <sup>32</sup>اور زید بن عمر ویتھے۔اُس روز سے اُنھوں نے اپنے آپ کو حنیف کہلوانا شر وع کیا اور دین ابر اہیمی اختیار کیا۔ ان میں سے آخری کے نماز اداکر نے یادعاکر نے کے متعلق روایت ہے کہ ایک نے بیر الفاظ اداکیے:

لبِّيكحقاً حقاً ، تعبِّداً ورقاعذت بما عاذبه ابر اهيم انني لكراغم مهما جشمني فاني جاشم

(میں حق پر حاضر ہوں، عبادت اور عاجزی میں، میں وہی پناہ لیتا ہوں جہاں ابر اہیم نے پناہ لی، میں تُم سے علیحدہ تھا اور جو بھی مجھے پر آفت آئے میں اس کے لیے تیار ہوں) میہ کر اُس نے سجدہ کیا۔

اگرچہ جزیرہ عرب کی اکثریت جہالت وخرافات کی تاریکیوں میں ڈوبی ہوئی تھی اوریہاں کی اکثریت بتوں کو یو جتی تھی۔ لیکن وہیں کچھ گوشوں میں خدائے واحد کی عبادت بھی ہواکرتی تھی۔

حجاز اور خصوصی طور پریٹر ب میں یہودیوں اور مسیحیوں کی رہائش کی وجہ سے خدائے واحد کی پرستش حجاز میں مقیم لو گوں کے لیے کوئی عجوبہ نہیں تھی۔

حضرت مجمد سے پہلے عرب کے مختلف علاقوں میں نبی مبعوث ہوئے اور اُنھوں نے لوگوں کو دین کی دعوت دی اور بُت پر ستی سے منع کیا۔ اُن میں سے چند ایک کا ذکر قر آن میں آ چکا ہے جیسے مدائن میں

30: در قد بن نوفل، حضرت خدیجہ کے چھازاد بھائی اور عبر انی زبان کے عالم تھے۔ پہلے حنیف اور بعد میں نصر انی ہو گئے۔ ہا ئبل کا عربی میں ترجمہ کیا۔ حضرت مجمد کے نمی ہونے کی پیشین گوئی کی ، لیکن خود مسلمان نہیں ہوئے

13: عبیداللہ بن جحش، حضرت محمد کے چھو بھی زاد بھائی تھے، حبشہ ججرت کی۔ مسلمانوں کی اُس ٹولی کی قیادت کی جس نے مقد س مبینے میں ایک قریش کا ایک ایک اور مال غنیمت کا پانچواں حصہ حضور کو پیش کرنے کے بعد بقیہ ایپ ساتھیوں میں تقییم کر دیا۔ جنگ احد میں مارے گئے۔ مشر کمین نے ان کی لاش کا مثلہ کیا، اور ناک اور کان کاٹ کر دھاگے میں پروئے۔

32: عثمان بن حویرث چار اہم حنیفوں میں سے ایک تھے۔ کہا جاتا ہے کہ حضور کی پیدائش سے پہلے ہی عثمان رومی سلطنت خفل ہو گئے تھے۔ جہاں مسجنت قبول کر کی اور مرتے دم تک مسجی رہے۔ قوم عاد کے ہاں صالح اور قوم شمود کے ہاں شعیب آئے۔ عربی ذرائع حظلہ بن صفوان، خالد بن سنان، عامر بن ظرب عدوانی اور عبداللہ قضاعی جیسے مبلغین کا نام بھی لیتے ہیں۔ قس بن ساعدہ ایادی جوایک شعلہ بیان مقرر اور فصیح شاعر سے، کعبہ میں اور عکاظ کے سالانہ میلے پر خطابت کے جوہر دکھانے کے علاوہ اپنے اشعار میں بت پر سی سے منع کرتے سے طافف کے رہنے والے امیہ بن ابوصلت جن کا تعلق بنو ثقیف سے تھااور محمد کے ہم عصر سے، ان کا شار حنفاء کے مشاہیر میں ہو تا تھا۔ وہ لو گوں کو خدا شاسی اور خدائے واحد کی عبادت کی دعوت دیا کرتے سے وہ گئی بار شام گئے اور وہاں کے بہودی و مسیحی شاسی اور خدائے واحد کی عبادت کی دعوت دیا کرتے سے وہ گئی بار شام گئے اور وہاں کے بہودی و مسیحی علماء سے بات جیت میں بہت وقت گزارتے سے اُنھی دنوں جب اُنھوں نے ملّہ میں محمد کے ظہور کی جبر سنی، توروایات کے مطابق وہ آکر آپ سے ملے، لیکن اسلام قبول نہیں کیا اور طاکف والی چلے گئے میں توروایات کے مطابق وہ آکر آپ سے ملے، لیکن اسلام قبول نہیں کیا اور طاکف والی چلے گئے علاوہ مجھے آرای اور عبر ان زبان بھی آتی ہے چنانچہ نبوت پر میر احق اُن سے زیادہ ہے " ۔ حدیث بخاری علاوہ مجھے آرای اور عبر ان زبان بھی آتی ہے چنانچہ نبوت پر میر احق اُن سے زیادہ ہے " ۔ حدیث بخاری میں رسول اللہ کے حوالے سے کہا گیا ہے "کاد امیہ بن ابو الصلت ان یسلم ش ( امیہ بن ابو صلت ایمان لانے کے قریب آ چکا تھا)۔

شاعری، خصوصی طور پر کسی قوم کے عروج کے وقت کی شاعری اُس قوم کے جذبات اور رسوم کی مناعری، خصوصی طور پر کسی قوم ک نمائندہ ہوتی ہے۔ دور جاہلیت میں لکھی گئی کچھ شاعری پر گمان ہو تاہے گویا اُنھیں کسی مسلمان نے لکھا ہے جیسے زہیر کے بید دواشعار 33۔

33: اسلام کے عروج کے نتیجے میں زہیر کے بھائی کعب نے اسلام قبول کر لیا۔ زہیر جو کعب کا چھوٹا بھائی اور ایک معروف شاعر تھا، اُس نے حضور کی جو لکھی، حضور نے اُس کے قتل کا حکم صادر کیا۔ قتل کے ڈرسے زہیر مسلمان ہو گیا اور حضور کا قصیدہ لکھا، جے ٹن کر حضور اس قدر خوش ہوئے کہ اپنی حادر زہیر کوعطا کی۔

#### فلاتكتمو الله ما في نفوسكم \_ ليخفى ومهما يكتم الله يعلم يؤخر فيوضع في كتاب فيدخر \_ ليوم الحساب او يعجلي فينفقم

(جو تمہارے دل میں ہے اسے اللہ سے مت چھپاؤ۔ تم اسے چھپانے کی جتنی بھی کوشش کروگے، اللہ اسے جان لے گا۔ اس میں تاخیر ہوسکتی ہے لیکن یوم محشر کے لیے بیہ کتاب میں درج ہو جائے گا۔ جلدی کرو وگر نہ یہ بہت مہنگا پڑے گا)۔

عبدالله بن ابرص يوں كہتے ہيں۔34

من يسئل الناس يحرموه برسائل الله يخيب

بالله بدركككل خير والقول في يعضه تغليب

والله ليس له شريك علام ما اخفت القلوب

(یہ وہی ہے جو چاہتا ہے کہ لوگ اُس کی عبادت کریں، وہ جو اللہ کی طرف جاتے ہیں وہ ایوس نہیں ہوں گے۔ اللہ ان کی تمام آرزو میں پوری کرے گا۔ بہت کم لوگ گھاٹے میں رہیں گے۔ اللہ کا کوئی شریک نہیں ہے اور اسے پیتہ ہے کہ تم اپنے دل میں کیا چھیائے ہوئے ہو)۔

اور خو د حضرت محمد مشہور عرب شاعر لبید بن رہید بن کلاب کا پیہ شعر دوہر ایا کرتے تھے <sup>35</sup>۔

الاكل شي ماسو الله باطل وكل نعيم لا محاله زائل

(اللہ کے سواہر چیز باطل ہے اور اُس کے سامنے سب نعمتیں دھری کی دھری رہ جائیں گی)۔

<sup>34:</sup> عبدالله بن ابر ص کانام کتابت کی غلطی ہو سکتی ہے۔ اس نام ہے میں واقف نہیں ہوں۔ ممکن ہے، یہاں عبدالله بن محد انصاری نامی معرف شاعر کاذکر کیا گیا ہو، جو الاحوص کے نام ہے جاناجا تا تھا۔

<sup>35:</sup>لبید بن کلاب ایک مشہور شاعر تھاجوا پنی شاعری کی وجہ سے بہت مقبول تھا۔

جیسا کہ آپ نے دیکھا کہ اسلام سے قبل کئی شعر اللہ کی شان میں شاعری کرچکے تھے اور کافی مشر کین بچوں کا نام عبداللہ رکھتے تھے۔ جن میں محمد کے واللہ بھی شامل ہیں۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ اللہ کے نام سے نا آشانہ تھے۔ قر آن میں بھی درج ہے کہ بُت اللہ کے پاس چینچنے کا ایک ذریعہ تھے <sup>36</sup>۔ زمانہ جاہلیت کے شاعروں میں سے عمرو بن فضل <sup>37</sup>عربوں کے مشہور بُتوں کو واضح انداز میں یوں رد کرتا ہے۔

تركت الات و العزى حميعاً - كذالك يفع الجلد الصبور فلا العزى از ورولا ابنتيها - ولاصنعى بنى غنم از ور ولا هبلاً از وروكان ربا - لنافى الدهر اذ حلمي صغير

(میں نے لات وعزیٰ کو چھوڑ دیاہے کوئی بھی صاحب عقل ایساہی کرے گا، میں عزیٰ کی پوجاکر تاہوں اور نہ اُس کی دونوں میٹیوں کی اور نہ ہی بنوغنم کے دوبتوں کی زیارت کروں گا۔ میں جبل کے پاس بھی نہیں جاؤں گاجو ہمارارب تھا۔ زندگی میں میرے یاس زیادہ صبر نہیں ہے )۔

چنانچہ بُت پرستی ترک کر کے خدائے واحد کو قبول کرنے کی بات کچھ الی نہیں تھی جس کی پہلے مثال نہ ملتی ہو۔اس سلسلہ میں جو نیا تھاوہ اُن کی ثابت قدمی اور پُر زور اصر ارتھا۔ یہاں پر محمد کا کمال یہ ہے کہ وہ اینے سفر سے رکے نہیں۔ اُنھوں نے تمام ذلتوں اور دشمنیوں کا مقابلہ کیا اور تب تک پیچھے نہیں ہٹے جب تک جزیرہ عرب میں اسلام نہیں پھیلا اور مختلف عرب قبائل اسلام کے جھنڈے تلے نہیں آگئے۔

<sup>36:</sup> مَا نَعَبُلُهُمْ إِلَّا لِيُقَوِّبُونَا ۚ إِلَى اللهِ وَلَفَى : بَم تو أَنْحِين صرف اتنى بات كے ليے پو جة بين كه يه بمين اللہ كے پاس نزديك كر وين(الوُّمَو۔ 3)۔

<sup>37:</sup> غالباً یہاں کتابت کی غلطی سرزد ہوئی ہے۔ بیر ت ابن ہشام میں عمروین فضل کی بجائے زید بن عمرونفیل لکھا گیاہے۔ زید بن عمرو بن لفیل شاعر ہونے کے علاوہ اُن چار حضیفوں میں ہے ایک تھا، جن کاؤکر اوپر جو چاہے۔ زید بن عمرو کا تعلق قریش کی شاخ بنوعدی ہے تھا۔

عرب البعد الطبیعات سے نابلد تھے۔ اپنی بدوی طبیعت کے باعث اُن کا دائرہ کار صرف محسوسات یعنی درکھی اور سنی جانے والی چیزوں تک محدود تھا۔ فوری فائدے کے علاوہ اُن کا کوئی ہدف نہیں ہوتا تھا۔ ان کے ہاں دوسروں کے مال پر دست درازی میں کوئی برائی نہیں تھی۔ اور اُن کا مقصد دوسروں پر تسلط حاصل کر نااور اُنحیں زیر کرنا تھا۔ جیسے کہ پہلے بتا یا جاچکا ہے کہ ابوجہل نے اخنس بن شریق سے کہا۔ "بنو عبد المناف پنجمبری کا کھیل اس لیے کھیل رہے ہیں تا کہ سیادت میں بازی لے جائیں "۔ 61 ہجری میں اس بات کو یزید بن معاویہ نے یوں دوہر ایا" کاش کہ بدر میں شکست کھانے والے یہ دیکھ پاتے کہ ہم نے کیسے بنوہاشم کوزیر اور حسین کو قتل کیا ہے "گا۔ اور آخر میں اس نے واضح طور پر کہا۔ لعبت ھاشم بالملک فلا حسی نزل

بنی ہاشم نے اقتدار کے حصول کے لیے صرف ڈھونگ رچایا تھا، نہ کوئی (آسمان سے) خبر آئی اور نہ ہی کوئی وی نازل ہوئی۔

اس باب کے آخر میں اس بات کا اضافہ کرنے کی ضرورت ہے کہ دور جاہلیت کے ادب کے متعلق تمام عرب محققین متنق نہیں ہیں۔ اور بعض کو اس کے قبل از اسلام ہونے کے متعلق شکوک وشبہات ہیں۔ لیکن یہ ایک مسلمہ امر ہے کہ تجاز کے اندر چھٹی صدی عیسوی میں بُت پرستی سے نفرت اور اللہ کی پرستش کی باتوں کا آغاز ہو چکا تھا۔

78

<sup>38:</sup> کاش آج اس مجلس میں بدر میں مرنے والے میرے بزرگ اور قبیلہ خزرج کی مصیبتوں کے شاہد ہوتے تو خوشی ہے اچھل پڑتے اور کہتے:"شاباش اے بزید تیر اہاتھ شل نہ ہو، ہم نے اُن کے بزر گوں کو قتل کیا اور بدر کا انقام لے لیا، بنی ہاشم سلطنت سے تھیل رہے تھے اور نہ آسان سے کوئی و کی نازل ہوئی نہ کوئی فرشتہ آیاہے"۔ مع السجوم

### رسالت

حالیہ دنوں میں میں تھیودور نولد کیے 39، اگناز گولڈ زیبر<sup>40</sup>، آلفرید فون کریمر<sup>41</sup>، آدم میتز<sup>42</sup>، ریجی بلیشیر <sup>43</sup> اور در جنوں دیگر بڑے مغربی دانشوروں نے اسلام کے ظہور اور اس کی نشوونما، قر آن کی

39: شیرودر نولد کیے (Theodor Noldeke) بڑ من متشرق سے، کیارچ 1838ء ٹیں پیداہوئے۔ عبد نامہ شیقن سامی وعربی زبان، فار می وسریانی ادب پر شخشن کی۔ کیل اور ستر اتسبرگ کی جامعات میں پر وفیسر رہے اور 70 سال کی عمر میں ریٹائز ہوئے۔ تاریخ قر آن، اسلامی تاریخ دشتر یب، حیات محمد سمیت کئی موضوعات پر کتابیں تکھیں۔ اسلام کے متعلق اُن کے کئی مضامین کو انسائیکلوپیڈیا برٹینڈیا میں شامل کیا گیاہے۔ ان کی وفات 25 دسمبر 1930ء میں ہوئی۔ میں ہوئی۔

4:01:آئاز گولڈز نیپر (Ignaz Goldziher) بوڈاپٹ یونیورٹی میں مشرقی زبانوں اور ادب کے استاد تتے۔ عربی زبان سکیمی۔شام، فلسطین اور مصر کے سنر کیے۔ جامعہ الاز ہر کے علاء کے لیکچوز سے بھی استفادہ کیا۔ گولڈز نیپر کی اسلام سے عمیت کی وجہ سے دعوی کیا جاتا ہے کہ مصر کے قیام کے دوران جمعہ کی نماز بھی پڑھی، لیکن اپنے نذہب یعنی بیودیت پر قائم رہے۔ تاریخ اسلام اور دین اسلام کے متعلق وسیع علم رکھتے تتے۔ وائرہ معارف اسلام یہ مثمی ان کے متعلق کھانے کہ

"گولڈ زیبر نے صدیث کے متعلق جو لکھا ہے، علم اُس کا مر ہون منت ہے۔متشر قین کی اسلامی تحقیقات پر جنتا اثر انداز گولڈ زیبر ہوا ہے،اتنااس کا کوئی دوسرامعاصر متشرق نہیں ہوا۔ان کی کتاب"اسلام میں عقیدہ اور شریعت" کا"تئیں سال" میں بہت ذکر ملے گا۔

41: آلفریدِ فون کرئیر (Alfred von Kremer) ایک مستشر ق شخے، 1828 میں پیدا ہو کے ان کا تعلق آسٹریا ہے تھا۔ اپنے طور پر اپر نانی، عبر انی، کار مصرکے متعلق دو جلدوں پر مشتمل کتاب کھی۔ "اسلام میں عقائمہ کی تاریخ" " "اسلامی تمدن کی مختصر تاریخ"، دو جلدوں پر مشتمل "خلفا کے دور میں مشرق تمدن کی تاریخ" کے علاوہ جرمن اور عربی میں بہت زیادہ کتابیں کھیں۔ 2.5 کیر میر مشتر (Adom Mas) کے منی کر ششہ فر عبد ان میں میں میں میں میں کیا ہو ان کی میں ان میں میں میں میں می

42: آدم میتز (Adam Mez) جمر منی کے شہر فرمیدورگ میں پیدا ہوئے، سوئٹز رلینڈ کے شہر پاسل میں پروفیسر رہے۔ عربی اور تاریخ اسلام میں بہت دلچیوں رکھتے تھے۔ جمر من زبان میں More Renaissance des Islams (تجد داسلام) نام سے لکھی گئی کتاب کے حوالے سے جانے جاتے ہیں جس کا عربی، فاری کے علاوہ کئی دو مرین زبانوں میں ترجمہ ہوچکا ہے۔ آدم اس کتاب کو چو تھی صدی ججری کے اسلامی تدن کی تاریخ کہتے تھے۔

43: بیگی بلیشیر (Régis Blachère) کا تعلق فرانس سے تھا، اُنھیں مشتر قین کے سلسے کا آخری بڑا آدی سمجھاجاتا ہے۔ عربی زبان و
ادب کے استادر ہے۔ عربی فرانسین لغت مرتب کی۔ عربی زبان، ادب اور عربی ادب کی تاریخ پر در جن بھر کتابیں اور بہت زیادہ مضامین 
کھھے۔ کئی مضامین اسلامی انسائیگلوپیڈیا میں شامل کیے گئے۔ عربی زبان و ادب پر شختین کرنے والوں کے لیے ان کی کتابیں اور مضامین ایک 
خزانے کی مانند ہیں۔ ان کا اہم ترین کا رنامہ دو جلدوں پر مشتل "قرآن "کا فرانسین زبان میں ترجہ ہے۔ جس میں اُنھوں نے نزول کی 
مناس سے قرآن کو نئی ترتیب دی ہے۔

تنظیم و تفییر اور اس کی آیات کی شان نزول، حدیث کی ابتدا اور ارتقاء کے علاوہ محدثین کی جانفشانہ کاوشوں پر بہت باریک بنی اور سائنسی انداز سے تحقیق کی ہے۔ اور اُنھوں نے اسلام کی شان کے خلاف کسی بھی قشم کے تعصب کا مظاہرہ نہ کرتے ہوئے اسلامی مصادر سے استفادہ کیا ہے۔

لیکن کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جن کی بینائی کو اُن کے مذہبی تعصب نے دھندلا دیا ہے۔اس لیے وہ محمد کو ایک مہم مجو، طاقت کے حصول کا طلب گار اور نبوت کا جھوٹا مدعی قرار دیتے ہیں اور اُن پر قر آن کو اپنے ذاتی مقاصد کے حصول اور اقتدار حاصل کرنے کے لیے ایک ذریعے کے طور استعال کرنے کا الزام دیتے ہیں۔اگر ان لوگوں نے اسی انداز میں موسی اور عیسی پر تنقید کی ہوتی توان کی رائے کو اہمیت دی جا سکتی تھی، لیکن میر کورد کرتے ہیں۔لہذا یہ لوگ سکتی تھی، لیکن میر کورد کرتے ہیں۔لہذا یہ لوگ بحث سے خارج ہیں۔

اُن کی باتوں میں عقایت پندی کی کوئی دلیل کیوں نظر نہیں آتی ؟۔ اُن کے لیے بہتر یہ ہے کہ پہلے نبوت کی بنیاد پر بات کریں کہ وہ نبوت کو کیوں ضروری امر اور مسلّم گردانتے ہیں؟ اور وہ کیسے ایک کی تصدیق اور دوسرے کا انکار کرتے ہیں؟۔ محمد بن زکر یا رازی 44 اور ابو العلاء المعری <sup>45</sup> جیسے بہت سے عقلیت پہند اور روشن خیال دانشور نبوت کی بنیاد کے منکر ہیں۔ اُن کے نزدیک علمائے علم الکلام جو کہتے ہیں اور نبوت کے اثبات کیلئے جو دلائل دیتے ہیں وہ منطقی طور نامناسب اور بودے ہیں۔ علمائے علم

44: رازی 854ء میں ایر ان کے شمر رہے میں پیدا ہوئے۔ ایک فلنی، ریاضی دان، طبیب، بیئت دان اور نقاد کے طور پر شمر ت پائی۔ ب شار کتا بین اور مضامین کھے۔ رازی نبوت اور وہی کے مکر تھے۔ ان کے بقول خدا کو کوئی حق نہیں ہے کہ وہ کی انسان کو فتخب کرے اور اسے بہتر اسے اپنا تینجبر بناکر دوسرے لوگوں پر مسلط کر دے۔ وہ قر آن کو مجھوائی کتاب بھی تسلیم نہیں کرتے تھے، ان کا کہنا تھا کہ قر آن سے بہتر کتاب ان کا کہنا تھا کہ قر آن سے بہتر بناکر دوسرے لوگوں پر مسلط کر دے۔ وہ قر آن کو مجھوائی کتاب بھی جاسے کا انکار کر تا ہے دہ اس جیسا لے کر آئے۔ بینکہ ہم بلیغ اور فضیح لوگوں، اور بہادر شاعر وں کے کام سے اس جیسی ہز اروں کتا بیں لا گئے ہیں۔ جن کی تحریر میں موزوں تر ہیں اور مساکل کو دیتی بلیغ اور فضیح لوگوں، اور بہادر شاعر وں کے کام سے اس جیسی ہز اروں کتا بیں لا گئے ہیں۔ جن کی تحریر میں موزوں تر ہیں اور مساکل کو دیتی مقیاری ہو تیں موزوں تر ہیں اور بیان کہ ہمیں مفید معلومات یا حیران کرتی ہیں، اور قدیم اسلیلے اور خوافات کو دوہر اتی ہیں۔ جو نہ صرف تضادات سے بھر پور ہیں بلکہ ان میں کوئی بھی مفید معلومات یا وضاحت نہیں ہو اور تی مالے ہیں نہ بیت اور پاخانہ ٹیسٹ کرنے تک خود کو میت کو دکھی جیسے کا فی لوگوں نے رازی پر تقید کی ہے۔ اہی مینانے درازی کے متعلق کہا تھا: " اسے جراتی، بیشاب اور پاخانہ ٹیسٹ کرنے تک خود کو محد در کھنا چا ہے تھا۔ در حقیقت اس نے اپنے آپ کو نگا کیا ہے اور ان معاملات میں اپنی او علمی کا اظہار کیا ہے "۔ اسے بھر باری کا میں میں ان کی اعلی کا اظہار کیا ہے "۔ اسے بھر جائی یا رازی کا مرشیطے۔ کے نظر بات کہ در کے نتیے میں رازی اپنی بینا کی کھو بیٹھے۔

45: المتری کا تعلق شام سے تھا۔ 983ء میں پیدا ہوئے۔ ماہر لسان اور عظیم شاعر تھے۔ چالیس سال کی عمر میں چیچک کے بنتیج میں بینائی کھو بیٹھے۔ قر ان کے مقابلے پر "افصول الفایات" نامی کتاب لکھی، جو اُن کے بقول قر آن سے بہتر تھی۔ معرفی کا کہنا تھا۔ " پینجبروں کی باتوں کو بچ مت گر دانو، بیہ تمام صرف اختراعات ہیں۔ ان کے آنے سے پہلے انسان انجھی زندگی گزار رہا تھا جو اِنھوں نے آکر تباہ کر دی۔ مقد س کتابیوں ایس ہے تکی اور فضول کہنا تھوں کا مجموعہ ہیں جو کسی بھی دور میں وجود پذیر ہوتی ہیں اور واقعی ہوئیں۔۔۔۔۔ دنیا میں دو تھم کے انسان پائے جاتے ہیں۔ مذہب کو ندمانے والے ذبین لوگ اور مذہب کو مانے والے ذبیات سے محروم لوگ"۔ معرضی اسلامی عقائد کے علاوہ مسیحیت اور بہودیت کا بھی مذات الزایا کرتے تھے۔ اُن کے بقول اگر یہ لوگ زر تشتیوں یا صابئیں کے ہاں پیدا ہوتے تو زر تشتی یا صابی ہوئے۔ شامی خاند جگا کے دوران 2013ء میں القاعدہ کی النصرة فرنٹ نامی شاخ نے معرش کے مز ار کو تباہ کر دیا تھا۔

الکلام نبوت کے اثبات میں کہتے ہیں کہ خدااپنے بندول کو شر اور بدکاری سے دور رکھنے کیلئے کسی خاص بندے کو نامز دکر تاہے۔

لیکن عقلیت پیندوں کا کہناہے: اگر خدا کو انسانوں کی بھلائی، نیکی، بہتری اور نظم اس قدر عزیزہے تو اُس نے اُنھیں اچھے اور نیک انسانوں کی شکل میں پیدا کیوں نہیں کیا؟۔ اُس نے اُن کے اندر شر ّاور بدی کامادہ کیوں رکھاجس کی وجہ سے رسول جھیجنے کی ضرورت پیش آئی؟۔

اس کاعمومی جواب بید دیاجا تاہے کہ خدانے شر "اور بدی کو تخلیق نہیں کیا۔ خداخالص اچھائی ہے۔ اور بید انسانی فطرت ہے کہ اُس کے اندر شیر وخیر کی صلاحیتیں موجود ہیں۔

ہم کہتے ہیں: انسانی فطرت جس میں شر "اور بدی کا امکان اور اُسی طرح خیر اور نیکی کا امکان موجود ہوتا ہے، اسے ماں ہے، اسے یہ فطرت کون و دیعت کر تاہے ؟۔ جو بھی انسان پیدا ہوتا ہے اور زندگی گزار تاہے اسے مال باپ کی طبیعت اور مزاج کی خصوصیات حمل کے وقت نطفے کے ذریعے ملتی ہیں، اور بچہ مخصوص جسمانی و طبعی خصوصیات کے علاوہ دیاغی و نفیاتی خصوصیات کے ساتھ و نیامیں قدم رکھتا ہے۔ جو اس کے مادی جسم کا لازی حصہ ہوتی ہیں۔ جس طرح کوئی انسان اپنے طور پر اپنی آئھوں کا رنگ، ناک کی ساخت، دل کی دھڑکن کی کھفیت، قد کے چھوٹے بڑے ہونے، دیکھنے کی قوت اور گر دے کی کمزوری کو تبدیل دل کی دھڑکن کی کیفیت، قد کے چھوٹے بڑے ہونے، دیکھنے کی قوت اور گر دے کی کمزوری کو تبدیل کرنے پر قدرت نہیں رکھتا، اس طرح اُس کی دما فی واعصانی استعداد، اور اندرونی خواہشات بھی اُس کی دسترسے باہر ہیں۔

کچھ لوگ فطری طور پر پرسکون اور معتدل مزاج ہوتے ہیں اور کچھ تیز مزان اور جھٹر الو ہوتے ہیں اور دوسروں سے زیادتی کے مر تکب ہوتے ہیں۔ نیک منش لوگ دوسروں کی آزادی میں مخل نہیں ہوتے اور نہ ہی کسی کا حق مارتے ہیں اور کچھ ایسے ہیں جو دوسروں کے ساتھ بد معاثی کرنے کا کوئی موقع ہاتھ سے نہیں جانے دیتے۔

کیار سولوں کا اس لیے بھیجا گیاہے کہ وہ لوگوں کی فطرت کو تبدیل کریں؟ مگر کیا ایسا ممکن ہے کہ وعظ سے کالے چڑے کو سفید میں تبدیل کیا جاسکے؟۔ اُسی طرح یہ بھی ممکن نہیں ہے کہ کوئی شر" کی طرف مائل اپنی فطرت کو خیر کی طرف موڑ لے۔اور اگر ایسا ممکن ہے تو پھر دین قبول کرنے والے انسانوں کی تاریخ جرائم، ظلم اور غیر انسانی اعمال سے کیوں بھر کی ہوئی ہے؟

پس ہم اس نتیجے پر پہنچنے پر مجبور ہو جاتے ہیں، کہ اللہ تعالی نے انسانوں کے پاس جو انبیاء بھیج، تا کہ وہ نیک بن جائیں اور خیر کی طرف آئیں، اُس عمل سے مطلوبہ نتائج حاصل نہیں ہو سکے۔ کسی بھی معروضی سوچ رکھنے والے انسان کے نزدیک اس ہدف کو حاصل کرنے کا یقینی راستہ صرف یہی تھا کہ قادر مطلق سب کونک بیدا کرتا۔

علاء اس سوال کا جواب یوں دیتے ہیں کہ یہ دنیا ایک دارالامتحان ہے جس میں نیک اور بد انسانوں کے فرق کو واضح کیا جاتا ہے۔ انبیاء کو بھیجنے کا مقصد سہ ہے کہ لوگ اُن کے بتائے ہوئے راستے پر عمل کریں اور جنت کے حق دار تھہریں اور جواس سے انکار کریں، وہ اپنے برے اعمال کی سز امائیں۔

نبوت کے منکر کہتے ہیں: یہ انتہائی عامیانہ بات ہے۔ امتحان کس لیے؟ خدا کا اپنے بندوں کا امتحان لینے والی بات تو سرے سے ہی غلط ہے کیونکہ خدا اپنے بندے کی اُن باتوں کو بھی جانتا ہے جن سے بندہ خود آگاہ نہیں ہوتا۔ کیا اس امتحان لینے کا مقصد سے ہے کہ لوگ برائی کے متعلق آگاہ ہوں؟ لیکن وہ تو اسے برائی نہیں گر دانتے، وہ بدی کے مرتکب ہی اس لیے ہوتے ہیں کیونکہ وہ اسے بدی نہیں سیجھتے۔

وہ جو بھی کرتے ہیں اپنی فطرت اور طبع کے مطابق کرتے ہیں۔ اور اگریہ کہا جائے کہ سب لوگوں کی فطرت ایک سی ہو تھی کرتے ہیں۔ اور اگریہ کہا جائے کہ سب لوگوں کی فطرت ایک سی ہے تو پھر کچھ لوگوں کی نبیل کی جا فطرت ایک سی ہے تو پھر کچھ لوگوں کی نبیل کی جاتی ہو گئے تو یا توسب بیروی کرتے ہے۔ بالفاظ دیگر اگر اُن میں نیکی وبدی اور خیر وشر کی کیساں استعدادر کھی جاتی تو یا توسب بیروی کرتے ہے۔ یاسب نافر مانی کرتے۔

اس کے علاوہ علماء کو یہ نہیں بھولنا چاہیے کہ قر آن میں در جن کے لگ بھگ آیات ہیں جن کے مطابق بندوں کی گمر اہی یاراہ راست پر ہونے کو اللہ کی مرضی کے تابع بتایا گیاہے۔

إِنَّكَ لَا لَهُ مِنْ اَحْدَبُتَ وَالْكِنَّ اللَّهَ يَهُدِئَ مَنُ يَّشَأَ \_ (جس كودوست ركعة مواسع بدايت نهيس كرسكة بلكه خدا بى جس كوچا بها ہے بدايت كرتا ہے: القَصَص - 56) \_

سورت الزُّمَر كي آيت 23 مين فرمايا گياہے

وَمَنْ يُتَّفِّيلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (جس كواللَّه مَّمر اه كرے اس كو كوئى ہدايت دينے والا نہيں)۔

سورت السَّجانة كي آيت 13 ميں يوں فرمايا گياہے:

وَلَوْشِئْنَا لِأَتَّيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدامِهَا وَللَّكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنْيُ لِأَمْلَئَنَّ جَهَنَّ مَنِ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ الْجَمَعِينَ

(اوراگر ہم چاہتے توہر شخص کوہدایت دے دیتے۔ لیکن میری طرف سے یہ بات قرار پاچکی ہے کہ میں دوزخ کو جنوں اور انسانوں سب سے بھر دوں گا)۔

اس کے علاوہ بہت ہی آیات ہیں جن سے واضح ہوتا ہے کہ ہدایت اور گمر اہی خدا کی طرف سے ہے۔
میں اُن سب کو یہاں موضوع سے خارج کر تاہوں کیونکہ اس سے بات بہت طویل ہو جائے گی۔ لیکن
ان سب سے صاف بتیجہ نگلتا ہے کہ اللہ کی مرضی کے بغیر ہدایت نہیں ملتی۔اس کے علاوہ مذہب کا صحیح
معنوں میں معاشر سے میں جڑیں نہ پکڑ سکنا بھی اس کا ثبوت ہے۔ پس بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ انبیاء کو
بیجیج جانے سے مطلوبہ نتائج ہر آ مد نہیں ہو سکے اور مشکلمین کو نبوت کو ثابت کرنے میں مشکلات کاسامنا

نبوت کوبر حق ثابت کرنے کے لیے مذہبی متکلمین نے خواہ اُن کا تعلق اسلام یا دوسرے ادیان سے ہے، سخت کوشش کی ہے کہ وہ ایک ایسی بات کوسچے ثابت کر پائیں جو مشکوک اور عقلی پیانوں سے نا قابل

اثبات ہے۔ کیونکہ انبیاء اپنے آپ کو جس پروردگار کا بھیجا ہوا گردانتے ہیں، اُس کے وجود کو ثابت کرنے کے لیے یہ مؤقف اختیار کرنالازی ہے کہ جہان کو حادث اور عدم سے وجود میں آیا ہوا سمجھا جائے۔ اگر کا نئات پہلے سے موجود نہیں تھی اور بعد میں وجود میں آئی تو فطری بات ہے کہ کسی خالق نے اُسے تخلیق کیا ہو گا۔ لیکن یہ دعویٰ خود اپنے طور پر نا قابل اثبات ہے۔ ہم آئی تو فطعیت سے کیے یہ کہہ سکتے ہیں کہ ایک وقت ایسا تھا کہ کا نئات نہیں تھی اور نہ ہی کسی قتم کے وجود کا کوئی نشان تھا؟۔ یہ مفروضہ کہ ایک وقت ایسا تھا کہ جب کا نئات کا وجود نہیں تھا، ہمارا سورج اور اُس کے تابع سیارے بھی نہیں تھے، تو قابل تصور و تقدیق ہے۔ لیکن اُس کو تشکیل دینے والے مادے موجود نہیں تھے اور وہ عدم سے وجود میں آیا، یہ دعولی قطعاً معقول نظر نہیں آتا بلکہ معقولیت کے بالکل بر عکس ہے۔ یعنی وہ مادے موجود تھے جن کے ایک دوسرے کے ساتھ ملئے سے سورج پیدا ہوا۔ اس کے باوجود کہ ہم زیادہ موجود شخے کن عوامل کی وجہ سے پیدائش کی ترکیب و کیفیت ہوئی، یہ مفروضہ اس لیے زیادہ جائز مربی خاتے کہ کن عوامل کی وجہ سے پیدائش کی ترکیب و کیفیت ہوئی، یہ مفروضہ اس لیے زیادہ جائز اور معقول ہے کیونکہ ساروں کے وجود میں آنے کا عمل مسلسل جاری مورت حال ہے۔ دوسرے لفظوں میں و قوع کا تعلق صورت بدلنے سے ہذ کہ ماہیت سے۔ اور اگر صورت حال ہے۔ دوسرے لفظوں میں و قوع کا تعلق صورت بدلنے سے ہذ کہ ماہیت سے۔ اور اگر صورت حال ہے۔ دوسرے لفظوں میں و قوع کا تعلق صورت بدلنے سے ہذ کہ ماہیت سے۔ اور اگر صورت حال

اس مشکل اور نا قابل حل تضیے سے صرف نظر کرتے ہوئے اگر ہم پیہ فرض کر لیں کہ ایک وقت کا ئنات کا وجود نہیں تھا اور وہ ایک قادر مطلق خدا کے اراد سے سے وجود میں آئی ہے۔ تو کا ئنات کو پیدا کرنے کے مقصد پر سوال کھڑ اہوجا تا ہے، اور ہم خواہ کتنا بھی سر کھپالیں ہمیں اس مسئلے کا حل نہیں ملتا کہ جب کا ئنات تخلیق ہوئی تو وہ اُسی وقت ہی کیوں تخلیق ہوئی؟ اور خدانے اسے تخلیق کرنے کا ارادہ کیوں کیا ؟ اور اس سے پہلے اس کا وجود کیوں نہیں تھا؟۔ وہ کیا چیز تھی جس نے خدا کو کا ئنات کی تخلیق کے لیے تحریک دی؟۔

ان امور کو عقلی دلائل ہے حل نہیں کیا جاسکتا۔ چنانچہ عقلی استدلال سے خالق کے وجود کا اثبات یا نفی مشکل ہی نہیں بلکہ تقریباً ناممکن ہے۔

اس الجھن کے علاوہ ایک اور نا قابل تزدید امر بھی باتی فئے جاتا ہے۔ جس کا تعلق ہم زمین کے باسیوں سے ہے اور وہ میہ ہے کہ انسان خبیں چاہتے کہ اُنھیں زمین پر موجود دو سرے حیوانات کی صف میں کھڑا کر دیا جائے۔ انسان سوچ سکتے ہیں، اور زمانہ بعید ہے، جہاں تک انسانی یا داشت کام کرتی ہے، انسان نے کہ اس نظام کو کوئی چلار ہاہے اور خیر اور شرؓ کے حوالے سے وہ اثر انداز رہا ہے۔

اس عقیدے کی جو بھی بنیاد ہو، خواہ غرور ہو یاخو د پہندی کہ جس سے وہ خو د کو حیوانات سے ممتاز سمجھتا ہے، اس نے خالق کی تخلیق کی راہ ہموار کی ہے۔

ابتدائی ترین اور وحشی ترین معاشر وں میں بھی مذہب موجود تھا، اور ترقی یافتہ اور افضل اقوام کے ہاں بھی پہنچاہے۔ ابتدائی یا دور وحشت کے انسان کے عقائد اوہام و خرافات سے عبارت تھے۔ ترقی یافتہ لوگوں کے ہاں اپنے داناؤں اور مذہبی بزرگوں کے خیالات کی روشنی میں اخلاقی ضا بطے اور ساجی نظام ترتیب پائے۔ جن سے وہ وحشت کی حالت سے باہر نگلے۔ اس سے اُن کے ہاں نظم وضبط اور انصاف پیدا ہوا جس نے زندگی کی آسائشوں کی طرف راستہ ہموار کیا۔

یہ تبریلی اور بھلائی کی سمت کا سفر اسلاف کا مر ہون منت ہے۔ جو مبھی فلسفیوں کے طور پر، مبھی مصلحین کے نام سے، مسلحین کے نام سے اور مبھی پینیبروں کے عنوان تلے ظاہر ہوئے۔ جیسے حمورانی، کنفیو سٹس، بدھا، زرتشت، سقر اط، افلاطون وغیرہ۔

سامی اقوام میں مصلحین ہمیشہ پینمبروں کی شکل میں آئے جضوں نے اپنے آپ کو خدا کی طرف سے مبعوث ہونے کے طور پر پیش کیا۔ موسی کوہ طور پر گئے جہاں اُنھیں پتھر کی سلیں دیں گئیں جن پر بنی اسرائیل کے لیے اصلاحی احکامات درج تھے۔

عیسیٰ نے یہودیوں کو اوہام و خرافات میں مبتلا پایا، چنانچہ وہ اُن کے اخلاقی سُدھار کی خاطر اُٹھ کھڑے ہوئے اور خدا کے متعلق ایک شفق باپ اور خیر خواہ کا تصور متعارف کروایا۔ شائد اُٹھوں نے خو داپنے آپ آپ کو آسانی باپ کا بیٹا بتایا ہو، یا بیہ خطاب ان کے حواریوں نے انہیں دیاہو، یا انا جبل اربعہ میں نے اُن کی باتوں کو بڑھاچڑھا کریا مسخ کر کے بیش کیا گیا ہے۔

چھٹی صدی کے اواخر میں محمد نامی ایک شخص کا تجاز میں ظہور ہوتا ہے جو اصلاح کی آواز بلند کرتا ہے۔
اُس کے اور عیسیٰ وموسیٰ کے در میان کیا فرق ہے ؟۔ پروپیگنڈ اکرنے والے سادہ لوح لوگوں نے اُس کی
نبوت کے اثبات کی خاطر اُس کی ذات سے معجزات منسوب کیے۔ اس ضمن میں تاریخ نویسوں نے
سیکٹر وں نہیں بلکہ ہز اروں معجزات کو اُس سے وابستہ کر دیا۔ جیرت انگیز بات ہے کہ ایک مسیحی دانشور
حداد نے "القد اُن والکتاب"نام سے ایک کتاب لکھی ہے جو اُس کی وسیع وعمیق شخیق اور اطلاعات کی
گواہی دیتی ہے۔

اس کتاب میں اُس نے قر آئی آیات کے حوالوں سے ثابت کیا ہے کہ محمہ سے کوئی مجوزہ صادر نہیں ہوا تھا، وہ قر آن کو بھی معجزہ تسلیم کرنے سے انکار کر تاہے۔ لیکن پھر کمال سادہ لو حی سے معجزے کو نبوت کی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہوئے عیسیٰ و موسیٰ کے معجزات کا اقرار کر تاہے۔ جب کہ وہ تمام معجزات اوہام اور تو ہمات ہیں، جن کی کوئی شہادت نہیں ملتی۔ اگر واقعی حضرت عیسیٰ مُر دول کا زندہ کر تے تھے، تو اُس وقت ایک بھی یہودی ایسانہ رہتا جو اُن کے قد مول پر نہ گر تا اور اُن پر ایمان لے نہ آتا۔

اگر خدانے اپنے بندوں میں سے کسی کو یہ صلاحیت واقعی عطا فرمائی تھی کہ وہ مُر دوں کو زندہ کر دے۔ دریائے پانی کو بہنے سے روک دے، آگ سے جلانے کی صلاحیت کوسلب کرلے تاکہ لوگ اُن پیغیمروں پر ایمان لے آئیں اور اُن کے مفید احکامات پر عمل کریں، توکیا بیرزیادہ آسان اور عقل کے قریب تر حل نہیں تھا کہ لوگوں کے دماغوں کو پیغیبروں کے تصرف میں دے دیتا یا لوگوں کو نیک پیدا کرتا۔ چنانچہ نبوّت کے مسئلے کو ایک دوسرے زاویے سے دیکھنازیادہ مفید ہو گا اور وہ بیہ ہے کہ اسے ایک قشم کاغیر معمولی روحانی و دماغی عطید اور خصوصیت تصور کیا جائے۔

مثلاً جنگجووں میں سے کوروش، جولیس سیزر، سکندریونانی، نپولین اور نادر جیسے انسانوں میں کسی خاص تربیت کے نہ ہونے کے باوجود جنگی منصوبہ بندی اور حریف پر غلبہ پانے کی صلاحیت موجود تھی۔ یا جیسے علم و فن کی د نیا میں آئن سٹائن، ارسطو، ایڈیسن، ہومر، مائیکل اینجلو، فردوسی، حافظ، ابن سینا، نصیر الدین طوسی، ابوالعلاء المعری اور سینکڑوں فلسفیوں اور فزکاروں، ایجاد کنندگان اور دریافت کنندگان کا ظہور ہوا تھا، جنھوں نے اپنے خیالات، دریافتوں، ایجادات اور فنی شہ پاروں سے انسانوں کی تاریخ تمدن کو منور کیا ہے۔ تو پھر ایسا کیوں نہیں ہو سکتا کہ روحانی اور فکری امور میں اس قشم کا امتیاز اور خصوصیات انسانوں میں کی ایک کے یاس ہو۔

کیا ایسے او گول کے پید اہونے کے امکان کو عقلی بنیادوں سے رد کیا جاسکتا ہے ، جو اپنی روحانی سوچ و بچار کے متبع میں کہ منبع جیں کہ منبع میں کہ بھی چیزوں کو محسوس کے منبع میں کس مطلق ہستی کے تصورت کا بھی جائیں۔ عمین تشکر کے منبع میں وہ کچھ چیزوں کو محسوس کریں جور فتر فتر ایک قسم کے الہام کی صورت اختیار کر جائے جو اُنھیں دوسرے لوگوں کو ہدایت دینے اور راہنمائی کرنے کی تح یک دے۔

اپنے بچپن سے محمد اسی صورت حال میں سے گزررہے تھے۔ اسی لیے شام کے سفر کے دوران اُنھوں نے اپناوقت تجارت پر صرف کرنے پر ہی اکتفانہیں کیا، بلکہ مسیحی راہبوں اور پادریوں سے ملے اور واپسی پر مدائن، عاد و ثمود کے علاقے سے گزرتے ہوئے اُن کی اساطیری روایات سنیں اور مکہ واپسی پر اہل کتاب لوگوں سے مجلس رہی۔ وہ پہروں جبر <sup>46</sup> کی دوکان پر بیٹھا کرتے تھے اور ورقد بن نوفل، جو خدیجہ کے چھازاد تھے جن کے متعلق کہا جاتا ہے کہ انھوں نے انجیل کا عربی زبان میں ترجمہ کیا تھا، کے ساتھ اُن کا مسلسل رابطہ تھا۔ امکان ہے کہ یہی وہ تجربات تھے جو ان کی بے چینی کا باعث تھے جس نے بعد میں اُن کی روح میں بلچل مجادی۔ بعث کی یہی داستان سیرت کی کتابوں اور احادیث میں نظر آتی ہے کہ ایک سوچنے والے عمیق بین بعث انسان کے خیالات حقائق تک رسائی حاصل کر لیتے ہیں۔ روایات اور قرائن کے مطابق اسی طرح کی بیش رفت، جذبہ اور ایک ایساغیر اختیاری جوش حضرت محمہ کی روح کے اندر پیدا ہو چکا تھا جس نے بیش رفت، جذبہ اور ایک ایساغیر اختیاری جوش حضرت محمہ کی روح کے اندر پیدا ہو چکا تھا جس نے انھیں اپنی لپیٹ میں لے لیا تھا۔ جوخواب یا اشر اق یا باطنی کشف سے سورت العکن کی پانچ ابتدائی آیات پر بینج ہوا۔

إِتْرَأُ بِالشَوِيَةِ الَّذِيُ خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَيٍ - إِقْرَا وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ - الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ - عَلَّمَ الْأَنْسَانَ مَالَةُ نَعْلَمُ - النَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ - عَلَّمَ الْأَنْسَانَ مَالَةُ نَعْلَمُ -

<sup>46: &</sup>quot;رسول الله اکثر مروہ کی پہاڑی کے پاس ایک نصرانی لڑکے کی دوکان کے قریب تشریف فرہاہوا کرتے تھے جس کانام جر تھااور ابن الحضری کاغلام مقا۔ اس لیے لوگ بہاڑی کے پاس ایک نصرانی المحضری کاغلام مقا۔ اس لیے لوگ بہا کرتے تھے کہ بہت کی ہتیں جن کو محمد بیش کرتا ہے وہ صرف ابن الحضری کے چھو کرے جر نصرانی کی سکھائی ہوئی ہیں "سیرت النبی، عبرالرحمٰن بن مشام۔ سورت النحل کی آیت 103 میں اس بات کا جواب دیا گیا ہے۔ وَلَقَدُ ذَعُلَمُ کَا اللّٰمُ مُنْ اللّٰمِن اللّٰمُ مُنْ اللّٰمِن کُلْجِنُ وَلَیْ اللّٰمِن کُلِمِن کُلُمِن کُلُم کُ

اس کے علاوہ سیرت کی کتابوں میں دوسرے لوگوں جیسے عائش علام حویطب کا ذکر بھی آتا ہے جس کے پاس کتاب اور معلومات تھیں، حضور کا بعثت سے قبل اُس کے ہاں بھی آنا جانا تھا۔ آپ کی سلمان فار می، بلال حبثی حتیٰ کہ بعثت سے قبل ابو بکر صدیق کے ساتھ بھی تضہیم اور بات چیت ہوتی تھی۔

(پڑھ اپنے رب کے نام سے جس نے پیدا کیا۔ آد می کوخون کی پھٹکی سے بنایا، پڑھ۔اور تمہارارب سب سے بڑا کریم ہے۔ جس نے قلم سے لکھنا سکھایا۔ آد می کو سکھایا جو نہ جانتا تھا)۔

بعثت کے وقت حضرت محمد کی عمر چالیس سال تھی۔ در میانہ قد، چہرے کارنگ سرخی مائل سبز، سرک بالوں اور آنکھوں کارنگ سیاہ تھا۔ بہت کم مذاق کرتے تھے اور بہت کم بینتے تھے۔ بینتے وقت منہ کے آب تھ رکھ لیتے تھے۔ چلتے وقت ایک طرف جھکتے تھے، آب چہ چلتے تھے اور اس دوران دائیں بائیں نہیں دیکھتے تھے۔ قرائن وروایات کے مطابق اس بات کا امکان ہے کہ اپنی قوم کی زیادہ تر سوم وروائ میں شائد ہی حصہ لیاہو۔ یا قریش کے جوانوں کے ساتھ مل کر نمود و نمائش یا بیہود گی کا مظاہرہ کیا ہو۔ میں شائد ہی حصہ لیاہو۔ یا قریش کے جوانوں کے ساتھ مل کر نمود و نمائش یا بیہود گی کا مظاہرہ کیا ہو۔ دیانت، امانت اور بچ بولنے کی وجہ سے اپنے مخالفین میں بھی مشہور تھے۔ خد بجہ سے شادی کے بعد فکر معاش سے آزاد ہو گئے اور اپنا زیادہ وقت روحانی امور میں صرف کرتے تھے۔ دوسرے صنیفوں کی معاش سے آزاد ہو گئے اور اپنا زیادہ وقت روحانی امور میں صرف کرتے تھے۔ دوسرے حنیفوں کی طرح ابراہیم کو خداشائی کا نمونہ سیحقے تھے اور قدرتی طور پر اپنی قوم کی بُت پر ستی سے بیز ارتھے۔ ڈاکٹر طرح بین کے مطابق قریش کے سرداروں کا کعبہ میں رکھے ہوئے بیوں پر ایمان نہیں تھالیکن چو نکہ عرب میں رائے بُت پر ستی کے عقیدہ سے ان کا معاش وابستہ تھالہذاوہ اس احتقانہ عقیدے کا احترام کرنے تھے۔ کی کوشش کیا کرتے تھے۔

حضرت محمد سوچ سمجھ کر اور مختاط انداز میں گفتگو کرتے تھے۔ کہا جاتا ہے کہ لڑکیوں کی طرح شرمیلے تھے۔ انداز بیان بہت جاندار اور لفاظی و تکر ارسے مُبر اء تھا۔ بال لمبے تھے جو آدھے کانوں کو ڈھانپ لیتے تھے۔ زیادہ تر سر پر سفید کلاہ رکھتے تھے اور بالوں اور داڑھی پر عطر لگاتے تھے۔ منکسر مز ان اور رحم دل تھے۔ جس کسی کے ساتھ مصافحہ کرتے تو پہلے ہاتھ واپس نہیں تھینچتے تھے۔ اپنے لباس اور جو توں کی خودم مت کرتے تھے۔ کمزوروں کے ساتھ میل جول تھا۔ ایک بار ایک غلام کی دعوت قبول کی اور اُس کے ساتھ زمین پر بیٹھ کر جو کی روڈی کھائی۔ بر ائی کورو کئے کے وقت اُن کی آواز بلند ہو جاتی آ تکھیں سرخ اور چے کے برغھے کے تا ثرات ابھرتے۔

حضرت محمد بہادر تھے اور جنگ کی حالت میں کمان پر ٹیک لگا لیتے تھے۔ جنگ کرنے کے لیے مسلمانوں کی حوصلہ افزائی کرتے تھے۔ اگر مسلمان جنگجو ہراس کا شکار ہوتے، محمد آگے بڑھتے اور دشمنوں کے بزدیک ترہو جاتے تھے۔ تاہم انہوں نے کسی کو قتل نہیں کیا سوائے ایک بار کے ، جب ایک شخص نے اُن پر حملہ کر دیا، تو آپ نے آگے بڑھ کراسے ہلاک کر دیا۔

#### اُن کے ارشادات:

- جو بھی کسی ظالم کا ساتھ دیتا ہے اور جانتا ہے کہ وہ ظالم ہے،وہ مسلمان نہیں ہے۔
  - وه آدمی مومن نہیں جوخو د توسیر شکم ہے لیکن اُس کا ہمسایہ بھو کا ہے۔
    - حسن خلق نصف ایمان ہے۔
    - ظالم حكمر ان كے سامنے كلمہ حق كہناسب سے بڑا جہاد ہے۔
    - تم میں سے سب سے زیادہ طاقتور وہ ہے جسے اپنے غصے پر قابو ہے۔

### لعثث

مکہ کے شال مشرق میں تین کلومیٹر کی مسافت پر حراء نام کی ایک بنجر اور پتھریلی پہاڑی ہے۔ جس کی دشوار گزار چڑھائیوں پر چند غاریں ہیں جہاں حنیفی زاہد اعتکاف کی خاطر اکثر جایا کرتے تھے اور چندروز تنہائی میں رہ کر غور و فکر اور مراقبہ کیا کرتے تھے۔

ایک عرصہ تک محمد نے بھی ایسے ہی کیا۔ تنہائی اور ارد گر دکی زندگی کے شور شر ابے سے دوری کی شدید خواہش اُنھیں وہاں لے جاتی تھی۔ کبھی اپنے ساتھ کھانے کا کافی سامان لے جاتے تھے اور تب تک واپس نہیں آتے تھے جب تک کھانا ختم نہ ہو ، اور کبھی صبح کو جاتے تھے اور شام کو گھر واپس آ جاتے تھے۔

610ء کی ایک شام اُنھوں نے واپس آنا تھالیکن مقررہ وقت پر گھرواپس نہیں پہنچ، جس سے خدیجہ بہت پر پیشان ہوئیں اور کسی کو اُن کی تلاش میں بھیجا۔ لیکن اس سے تھوڑی دیر بعد محمد خود ہی گھر آپنچے۔ لیکن اُن کے چبرے کی رنگت زرد تھی۔ اُنھوں نے ایک دم سے کہا:" مجھے کوئی کپڑ ااوڑ ھادو"جو اوڑ ھادیا گیا اور جب تھوڑی دیر بعد اُن کے حواس بحال ہوئے اور خوف واضطراب کی حالت ختم ہوئی تو اُنھوں نے اینے ساتھ پیش آنے والاوہ تمام واقعہ خدیجہ کوسنایا جس کی وجہ سے وہ اس حالت کو پہنچے تھے۔

بہتر ہو گا کہ اس واقعہ سے متعلق عائشہ سے روایت کر دہ حدیث کاذکر کیا جائے جس کو تقریباً تمام معزز و معتبر محد ثین جیسے مسلم <sup>47</sup>، بخاری <sup>48</sup>، ابن عبد البر <sup>49</sup>، ابو داؤد طیاسی <sup>50</sup>، نویر ی <sup>51</sup>، ابن سید الناس <sup>52</sup>اور احمد بن حنبل <sup>53</sup>نے اپنی مند میں بیان کیا ہے۔

" و کی کا آغاز سے اور صالح خوابوں سے ہوا، جو صبح کی سفیدی کے مانند روش ہوتی تھی۔ ایک دن غروب کے بعد جب وہ غار حراء میں موجو دھے توایک فرشتہ ظاہر ہوااور کہا: "اقد اُ! پڑھ!" اور محمد نے جواب دیا: "میں پڑھنانہیں جانتا"۔ جو واقعہ محمد نے خدیجہ کو بتایاوہ پوں ہے۔

47: مسلم بن الحجاج خراسان کے شہر میشا پور میں پیدا ہوئے، اور امام مسلم کے نام سے جانے جاتے ہیں۔ بہت بڑے محدث تھے۔ علائے اسلام کے نزدیک قر آن کے بعد پہلا مر تیہ صحیح بخاری کاہے، اُس کے بعد دو سرامر تبہ صحیح مسلم کاہے۔ بعض علاء کے نزدیک صحیح مسلم کا مرتبہ صحیح بخاری کے مساوی ہے، اور پکھ کے نزدیک میہ صحیح بخاری سے زیادہ مرتبہ رکھتی ہے، کہ بہت زیادہ تحقیق کے بعد اس میں احادیث کو جمع کما گیاہے۔

48: ٹھہ بن اسا عمل بخارای، بخارامیں پیدا ہوئے۔ امام مالک بن انس کے شاگر دیتھے۔ سنی فرقہ کے سب سے بڑے محدث کے طور پر مشہور ہیں۔ اُن کی جمع کر دہ احادیث کا مجموعہ سمجھ بخاری کے نام سے جانا جاتا ہے۔ جمے قر آن کے بعد اسلام کی معتبر ترین کتاب کا درجہ حاصل سر

> . 49:عبدالبر مراكشي محدث تھے۔ حدیث اور اسلامی فقہ پر بہت زیادہ کتابیں تالیف كیں۔

50: غالبًا بیهاں پر کتابت کی غلطی ہوئی ہے۔ ابو داؤد سلیمان بن داؤد الطبیای ہوناچاہے۔ نسلاً ایر انی تھے۔ عربوں کے حیلے کے منتیج میں ان کاخاندان جنگی قیدی کے طور پر عرب پہنچا۔ بھر وہیں پیدا ہوئے اور وہیں زندگی بسر کی۔ بہت ہی معتبر اور معزز عالم اور محدث ثار ہوئے۔ احادیث جمع کرنے کے لیے بہت سے ملکوں کاسفر کیا۔ ان کی جمع کردہ احادیث کے مجموعے کانام مند ابو داؤد طیالی ہے۔ افھی ابو داؤد سلیمان بن اشعرے مجتائی نامی محدث کے ساتھ گڈیڈ نہ کیا جائے جو «سنن ابو داؤد "کو مرتب کرنے کے حوالے سے جانے جاتے ہیں، سنن ابو داؤد «محل حست" میں شار ہوتی ہیں۔

51: ثمر بن كندى مصرى ايك نامور مورخ اور خطاط تقد نويرى كه نام سے جانے جاتے تقد تيس جلدوں پر محيط " کھايت الادب في فنون الادب" ان کااہم کارنامہ ہے۔ 1350ء میں وفات يائي۔

52: فتح الله الوالفتح أند لبى نے دمنق میں تعلیم حاصل كی اور بعد میں قاہرہ میں اسلامی علوم كے استاد مقرر ہوئے۔ ابن سيد الناس كے طور ير جانے جاتے ہے۔ رسول كے فضائل بر نثر و نظم میں كام كيا۔ 1350ء كے لگ جمگ انقال ہوا۔

53: احمد بن حمد بن حنبل بغداد میں پیدا ہوئے۔ اہل سنت کے چار آئمہ میں ان کا شار ہوتا ہے۔ حنبلی فقہ کی بانی ہیں۔ ان کی جمع کر دہ احادیث کو "مند احمد بن حنبل" کہاجاتا ہے۔ عباسی دور میں قر آن کو خلوق تسلیم نہ کرنے کی وجہ سے بہت زیادہ اذیتیں برداشت کیں۔ "فاخدنی و غطنی حتی بلغ منی الجهد " (اس نے مجھے اس قدر زور سے بھینچا کہ میں بے حال ہو گیا)۔ جب میری حالت بہتر ہوئی تو اس نے پھر کہا: "اقد أالیعنی پڑھ!"، میں نے جو اب دیا: "میں پڑھ نہیں سکتا"۔ اس نے پھر مجھے اس قدر بھینچا کہ میری تمام قوت ختم ہو گئ، اس کے بعد اس نے مجھے چھوڑ دیا اور اس نے تیسری بار کہا: "پڑھ"۔ میں نے دوہر ایا: "میں پڑھ نہیں سکتا"۔ فرشتے نے مجھے پھر بھینچا اور چھوڑ دیا اور کہا: " اِقْدَا وَبَائِكَ اللَّذِی حَلَقَ۔ حَلَقَ الْاِنْسَانَ مِنْ عَلَتٍ۔ اِقْدَا وَبَائِكَ الْاَنْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ " (پڑھ اپنے رب کے نام کے ساتھ جس نے پیدا کیا، جے ہوئے والے قلکہ والے کہا والے کہا کہ کہا تھڑے ہے ہوئے انسان کی تخلیق کی۔ پڑھ، اور تمہار ارب بڑا کریم ہے، جس نے قلم کے ذریعہ سے علم سکھایا، انسان کو وہ علم دیا جے وہ نہ جانتا تھا)۔ اس واقعہ کے بعد فرشتہ غائب ہو جاتا ہے اور خالت بہتر ہو نے کے بعد فرشتہ غائب ہو جاتا ہے اور حالت بہتر ہو نے کے بعد فرشتہ غائب ہو جاتا ہے اور حالت بہتر ہونے کے بعد محمد گھر آ جاتے ہیں۔

اس کے بعد وہ خدیجہ کو کہتے ہیں کہ مجھے اپنی جان کا ڈر لاحق ہو گیا ہے۔ حضور اس بات سے کیا کہنا چاہ رہے تھے؟ وہ اس قدر کیوں ڈر گئے تھے؟۔ کیا اُنھیں گمان گزراتھا کہ وہ اختلال کا شکار ہو گئے ہیں؟ یا اُن یر کسی نے جادو کر دیا ہے؟ یاوہ کسی لاعلاج مرض کا شکار ہو گئے ہیں؟۔

خدیجہ نے اُنھیں جو جواب دیااور تسلی دی، اُس سے وہ پُر سکون ہو گئے۔ اس بات کا امکان ہے کہ خدیجہ نے اُنھیں یہ کہا ہو گا: "اللہ ہر گز ایک اچھے انسان کو اپنی عنایت سے مایوس نہیں کرے گا جو ضرورت مندوں کی دست گیری کرتا ہے۔ مہمان نواز ہے، اپنے عزیزوں کے ساتھ مہربان ہے اور مصیبت زدگان کی مدد کرتا ہے۔

اس گفتگو کے بعد جب محمد پُر سکون ہو جاتے ہیں۔ تو خدیجہ جلدی سے ورقد بن نوفل کے ہاں چلی جاتی ہیں اور اُسے تمام واقعہ سناتی ہیں۔ ورقہ جو بت پر ستی سے بیز ارتھا اور کئی بار محمد کو اعتکاف کرنے اور قریش کے احمقانہ عقائد سے دورر ہے کامشورہ دے چکاتھا، خدیجہ کو کہتا ہے:" بعید نہیں ہے کہ خدا کے توجہ کرنے کی وجہ سے بیہ واقعہ پیش آیا ہو اور محمد کو اپنی قوم کی راہنمائی کیلئے مأمور کیا گیا ہو"۔

عائشہ کی روایت کر دہ حدیث میں کچھ بھی ان ہونی بات نہیں ہے۔ بلکہ اس پر علم نفسات کے اصول منطبق ہوتے ہوں۔ کسی چیز کو دیکھنے کی شدید خواہش مطلوبہ شے کو حقیقی اور واضح انداز میں دکھادیتی ہے۔ آرزو کی ایک ہی صورت جس پر ایک آد می نے تمیں سال تک سوچ بچار کی، اہل کتاب لوگوں سے مسلسل را بطے سے وہ روح میں راتخ ہو گئی اور غارِ حراء میں کی گئی ریاضت اور اعتکاف سے وہ شخصیت میں طول کر گئی۔ اور پچر وہ خواب یا تصوف کی اصطلاح میں اشر ات کی صورت میں ایک زندہ شئے کے طور پر ظاہر ہوتی ہے۔ وہ صورت جو اُن کے تحت الشعور میں چھی ہوئی تھی، سامنے آن کھڑی ہوتی ہے اور اُنھیں دعوتِ عمل دیتی ہے لیکن اس سمت میں قدم اٹھانے کا خوف اُن کو اس قدر نچوڑ دیتا ہے کہ اُن کی تمام طاقت و تو انائی سلب ہو جاتی ہے اور اُنھیں اپنادم گھٹتا ہوا محسوس ہو تا ہے ، وگر نہ فرشتے کے اس زور تمام طاقت و تو انائی سلب ہو جاتی ہے اور اُنھیں اپنادم گھٹتا ہوا محسوس ہو تا ہے ، وگر نہ فرشتے کے اس زور سے جھینچے کی کوئی توجیہ نہیں کی جاسکتی جس سے وہ بے حال ہو جائیں۔ وہ فرشتہ اصل میں محمد کے تحت الشعور اور اندر پچھی ہوئی توجیہ نہیں کی جاسکتی جس سے وہ بے حال ہو جائیں۔ وہ فرشتہ اصل میں محمد کے تحت الشعور اور اندر پچھی ہوئی توزور کی تجسیم تھا۔

اس سلسلے میں دوسری اہم بات سیہ ہے کہ اگرچہ یہ تجزید ایک مفروضہ ہے لیکن اس تجزیے اور مفروضے کو ایک اور واقعے سے تقویت ملتی ہے۔ جس میں محمد خدیجہ سے کہتے ہیں: "جائنی و انا نائھ بنمط من الدیباج فیہ کتاب فقال۔ اقد أ، و هبت من نوبی فکا نهما کتب فی قلبی کتاباً " (جب میں سور ہا تھا تو وہ میر سے پاس زر بفت کے ایک مکڑے میں کتاب لیسٹ کر لا یا اور مجھے پڑھنے کو کہا، میں جاگ گیا اور گویاوہ کتاب میرے دل میں نقش ہو گئی ۔ دن بھر کی سوچ بچار اور تفکر کی تھکا وٹ خمہ کو وجد کی سی نیند میں بھیج دیا تھا۔ اور وجد اور راحت کی اس حالت میں اُن کی پنہاں آرزوئیں ظاہر ہوتی ہیں لیکن کام اور میل کی شکلات نے انہیں وحشت زدہ کر دیا۔

عائشہ سے روایت کر دہ حدیث کی عبارت یوں ہے: "فرحع بھا پرسول الله یوجف فؤادہ فدخل علی خلیجه فقال زملونی، فزملو، حتی ذهب عنه الدوح "۔ رسول الله دھڑ کتے دل کے ساتھ گھر میں داخل ہوئے، وہ خدیجہ کے پاس گئے اور کہا: "مجھے کپڑا اوڑھا دو"۔ اُنھوں نے اس وقت تک اُنھیں کپڑا اوڑھا کے رفعہ کے ماضطراب اور خوف نے آپ پر اوڑھا کے رکھا جب تک اُن کی کپکی دور نہ ہو گئی "۔ یعنی اُس واقعے کے اضطراب اور خوف نے آپ پر لرزہ طاری کر دیا تھا۔ ایس حالت کا سامنا اُن لوگوں کو ہو تا ہے جو دوہری زندگی جی رہے ہوتے ہیں۔ وہ ایک عام معمول کی زندگی اور دوسری نا آشا اور نیم تاریک روحانی زندگی جو ہیولوں سے بھری ہوتی ہے، کا سامنا کرتے ہیں۔

اس واقعہ کے بعد محمد دوبار غار حراء میں گئے لیکن نہ تو کوئی فرشتہ آیا، نہ ہی و جی نازل ہوئی اور نہ ہی کوئی آواز سنائی دی۔ کیاوہ تمام واقعہ ایک واہبے یاخواب سے زیادہ کچھ نہیں تھا؟ کیاور قہ کی دی ہوئی نبوت کی خوش خبری یاوہ گوئی اور مبالغہ آمیزی تھی؟۔ اس کے بعد سے وہ جان لیوا قتم کے شکوک کا شکار ہو گئے۔ مایوسی نے اُن پر اس قدر غلبہ پالیا کہ وہ خود کشی کرنے کے متعلق سوچنے لگے۔ چند بار پہاڑ کی چوٹی سکون کرتے اور ہمت بندھاتے رہے۔

کوئی نیا پیغام نہ ملنے یا نیبی آواز سنائی نہ دینے کو تاریخ اسلام میں انقطاعِ و می کا نام دیا جاتا ہے۔ جس کا دورانیہ مختلف روایات کے مطابق تین دنوں یا تین مہینوں یا تین سالوں کی طوالت اختیار کر گیا تھا۔ و می کا انقطاع تب ختم ہواجب سورت المدیّقِر نازل ہوئی۔ و می کے منقطع ہونے کی وجہ سمجھی جاسکتی ہے۔ اُس خواب یا ظہور یا اشراق کے بعد روح کی تشکی ختم ہو چکی تھی۔ بصیرت پانے کے شعلہ کی تیش اور اشتیاق میں کی آچکی تھی۔ ذات کے اندر سالوں سے جلتے ہوئے شعلے کی جگہ پر سر دی اور خاموشی نے ڈیراڈال لیا تھا۔ پر انی ناامیدی اور شبہات کو اپناکام دوبارہ دکھاناضر ورکی ہوچکا تھا، تاکہ مر اقبت اور تشکر

سے روشنی کے اُس خزانے کو دوبارہ پُر کریں جو خالی ہو چکا تھا جس سے مُحمد کاسفر رک گیا تھا۔ اور اس ظاہر ی مُحمد کے اندر جو مُحمد سوباہوا تھا، وہ ہیدار ہو سکے اور حرکت میں آئے۔

بعثت کے حوالے سے عائشہ کی بیان کر دہ حدیث کے بعد سیرت رسول اللہ کے مؤلف کی چند سطریں درج کرنا نکتہ بین اہل دانش کیلئے سود مند ہو گا۔ محمد بن اسحاق کا انتقال 150 ہجری میں ہوا۔ انہوں نے پہلی صدی ہجری کے آغاز میں سیرت رسول اللہ لکھی۔اصل واقعہ کے سوسال بعد حقیقت بیان کرنے کی بجائے افسانہ طرازی نے جنم لیا۔ معجزہ سازی اور خیال پر دازی کے ذکر بہت زیادہ اور عام ہو گیا۔

بعثت سے قبل مکہ میں رفع حاجت کیلئے محد جب بھی گھر سے باہر جاتے تھے اور شہر کی گلیوں کے پی و خم سے گزرتے ہوئے مکانات سے دور بہنی جاتے تھے تو در ختوں اور پھر وں سے "السلام علیکھ یا مسول الله" کی آوازیں سائی دیتی تھیں۔ لیکن پنجمبر جب آگے پیچے دیکھتے تھے تو انھیں وہاں کوئی اور نظر نہیں آتا تھا اور اُن کے اردگر دیتھر وں اور در ختوں کے سوا کچھ نہیں ہوتا تھا۔

صاف ظاہر ہے کہ نہ درخت بول سکتے ہیں اور نہ پتھر۔ کیونکہ اُن میں آواز پیدا کرنے کا آلہ یعنی صوتی تار (vocal chords) نہیں ہوتے اور اس سے بھی زیادہ مسلمہ بات بیر ہے کہ وہ ذی روح نہیں ہوتے جو سوچیں یا ارادہ کریں، جس کا اظہار وہ الفاظ کی صورت میں کریں۔

یہ روایت اس حد تک لغواور عقلی طور پر نا قابل قبول ہے کہ کئی فقہاء، مفسرین اور سیر ت نگار اس کور د کرتے ہیں اور ان آوازوں کو فرشتوں کی آوازیں سجھتے ہیں۔ صاف ظاہر کہ ان علما میں سے کسی کے دماغ میں بھی یہ بات نہیں آسکی کہ یہ آوازیں محمد کی اپنی روح کی آوازیں تھیں۔ جو سالوں کے تنگر کے نتیج میں اُن کی روح کا ایسا حصہ بن چکی تھیں کہ اُن پر اصلیت کا گمان ہو تا تھا اور وہ ایک شکل اختیار کر چکی تھیں۔ در حقیقت یہ آوازیں ایک الیے دماغ سے آر ہی تھیں جو اپنی سوچوں سے مسخر ہو چکا تھا۔

چونکہ اُن میں اتنی جر اُت نہیں تھی کہ ابن اسحاق کی کہی ہوئی بات کو یاوہ گوئی اور مجہول کہہ کر رد
کریں۔ چنانچہ اُنھوں نے اسے فرشتوں کی آواز قرار دے کر اس کی توجیہ کی۔ دانستہ یانادانستہ طور پر اُن
کی توجہ اس طرف نہیں گئی کہ اگر فرشتوں نے حضور کو سلام کرناہی تھاتووہ سب لوگوں کی موجودگی میں
سلام کرتے۔ تاکہ سب لوگ اُن پر ایمان لے آتے اور عرب میں اسلام پھیلانے کا خدائی مقصد بغیر
سکی سر درد کے پورا ہو جاتا۔ ظاہر ہے کہ تاریخ کے اُس دور میں مفسرین اور فقہا سے بیہ تو قع نہیں کی جا
سکتی کہ اگر بیہ قضیہ سچا بھی ہے تووہ اس کی یوں توجیہ کرتے کہ وہ آوازیں خود محمد کی اپنی روح کی آوازیں
شمیں۔

یہاں ایک اور مشکل بھی پیش آتی ہے کہ اگر محمد تنہا باہر جاتے سے اور اُنھیں وہ آوازیں سنائی دیتی تھیں تو دوسرے اس سے باخبر کیسے ہوئے ؟۔ کیونکہ محمد نے کسی سے الیی بات نہیں کہی اور اس سلسلے میں کوئی معتبر و مستند حدیث بھی نہیں ملتی۔ چنانچہ ریہ کسی کی قوت متخیلہ کی کارستانی ہے جس نے معجزہ سازی کرتے ہوئے جعل سازی کاار تکاب کیا ہے۔

ابن اسحاق نے جھوٹ نہیں بولا، یعنی اُن کا جھوٹ بولنے کا ارادہ نہیں تھا۔ اُنھوں نے یقیناً یہ کہانی کسی سے سنی ہوگی اور ایک مؤمن ہونے کے ناطے اسے بلاچوں وچراتسلیم کر لیاہوگا۔ اُنھوں نے رادی سے کبھی نہیں پوچھا ہوگا اور نہ خود اس قضیے میں سنجیدگی دکھائی ہوگی کہ جب پتھر اور درخت سلام کرتے سے تو وہاں تو کوئی اور موجود ہی نہیں ہو تا تھا اور حضور نے بھی اس کا دعویٰ نہیں کیا تھا یا پھر کیا کوئی ایسا شبوت ہے کہ پیغیر نے خود ایسا کہا ہو؟۔ بعثت کے متعلق جو واقعہ ہے وہ صرف وہی ہے جو عائشہ کی روایت کر دہ حدیث میں درج ہے، جس کا ذکر کر دیا گیا ہے۔

لیکن انسان اپنے عقائد اور جسمانی وروحانی خواہشات کا اسیر ہو تاہے۔ جب انسان کی سوچنے کی صلاحیت پر تاریکی چھاجاتی ہے ، تووہ واضح انداز میں نہیں دیکھ سکتا۔ یوں وہ ہر اُس دلیل کو نظر انداز کر دیتا ہے جو اُس کے عقیدے اور مادی وروحانی خواہشات وضر وریات سے متصادم ہواور ہر اُس اشارے کو بیج گر دانتا ہے جو اُس کی سوچوں اور آرزوؤں کو بیچ ثابت کر سکے۔ توہمات وخرافات کی موجود گی کی اس کے علاوہ کوئی اور وجہ نہیں سکتی۔

# بعثت کے بعد

دعوت اسلام کے آغاز کے وقت کا تقینی طور پر تعین کرنا مشکل ہے۔ کیونکہ سورت العلق کی پانچ آیات جو چالیس سال کی عمر میں محمد پر نازل ہوئیں اور وہ مبعوث ہوئے، اُس کے بعد و تی پچھ عرصہ کے لیے منقطع رہی۔ اس کے علاوہ پچھ عرصہ تک تبلیخ خفیہ انداز میں بھی ہوئی اور اسے مخصوص لوگوں تک محدود رکھا گیا۔ لیکن سورت العکان کے بعد جوں ہی ساتویں سے دسویں سور تیں نازل ہوئیں، تولوگوں میں خالفت، استہز ااور انکار ظاہر ہوا۔ جس کے نتیج میں محمد میں تزلزل اور شک کی حالت نظر آتی ہے۔ میں خالفت، استہز ااور انکار ظاہر ہوا۔ جس کے نتیج میں محمد میں تزلزل اور شک کی حالت نظر آتی ہے۔ بدشتی سے قرآن کی تدوین نہایت بد ذوتی اور بد نظمی سے کی گئی ہے۔ جس سے قرآن کا مطالعہ کرنے والے جیران ہوتے ہیں کہ قرآن کی تدوین کرتے وقت عمومی ترین اور منطقی ترین طریقہ کیوں نہیں اپنایا گیا؟۔ اور قرآن کو علی بن ابوطالب کے نینچ کے مطابق تدوین کیوں نہیں کیا گیا جے تاریخ نزول کی مناسبت سے جمع کیا گیا تھا؟۔ اس سے قرآن زیادہ با معنی ہو تا اور بعد میں آنے والے لوگوں کو اسلام کی نشوو نما اور اس کے شارع کے طرز فکر اور روحانی سوچوں سے آشائی ہوتی۔

قر آن کی تدوین کی وجہ عمر تھے جو ابو بکر کے پاس گئے اور اصر ار کیا کہ قر آن کو جمع کر کے اس کی تدوین کی جائے۔ کیونکہ قر آن کے متن اور قر آت پر اختلاف بڑھ گئے تھے۔ اس کے علاوہ جنگ بمامہ میں بہت زیادہ صحافی مارے جانچکے تھے۔ اور جو قر آن در ختوں کے پتوں پر لکھا ہوا تھا اسے جانور کھا گئے سے 54۔ ابو بحر شروع میں اس تجویز کے مخالف سے کہ اُن کے بقول اگریہ ضروری ہو تا تو پیغیبر نے خود اپنی زندگی میں ایسا کیوں نہیں کیا۔ لیکن عمر کے اصر ارسے وہ مجبور ہو گئے اور زید بن ثابت جو آخری کا تب و حی سے اُنھیں قر آن جع کرنے پر مامور کیا۔ اس کے بعد خود عمر اور عثمان کی خلافت کے زمانے میں بھی زید اس کام پر مامور رہے۔ اور بچھ لوگوں کے تعاون سے قر آن کی اس انداز میں تنظیم کی گئی کہ بڑی اور چھوٹی سور توں کو بنیاد بنایا گیا۔ اور بعض تی آیات کو مدنی سور توں اور مدنی آیات کو تی سور توں میں شامل کر دیا گیا۔

قرائن و تاریخی ریکارڈ، حوادث و واقعات اور آیات کے متن کی مدد سے مسلمان اور مغربی محققین (خصوصاً نولدیکے) قرآنی آیات اور سور تول کی ترتیب و نزول کے وقت کو تقریباً طے کر چکے ہیں۔ بہر حال قرآن کی اولین تی سورتیں اسلام کے ابتدائی سالوں کی مشکلات سے متعلق کسی حد تک ہمیں معلومات بہم پہنچاتی ہیں۔ مثلاً سورت الضّعی میں قسمیں کھانے کے بعد (آقتاب کی روشنی کی قسم اور رات (کی تاریکی) جب چھاجائے) یوں فرمایا گیاہے۔

مَاوَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَاقَلَ وَلَلْاخِرَةُ تَعَيْرُ لَكَ مِنَ الْأُولِى وَلَسَوْتَ يُعْطِينَكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى المُرْيَجِدُكَ يَتِيْمًا فَالْوى وَوَجَدَكَ ضَمَّا لَّا فَهَدَى ووَجَدَكَ عَالِمًا فَأَغْنى .

(تمھارے رب نے تم کو ہر گزنہیں چھوڑا اور نہ وہ ناراض ہوا، اور یقیناً تمھارے لیے بعد کا دور پہلے دور سے بہتر ہے، اور عنقریب تمھارارب تم کو اتنادے گا کہ تم خوش ہو جاؤگے، کیا اس نے تم کویتیم نہیں پایا

<sup>54:</sup> ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ رجم کی آیت اور بڑی عمر کے آد می کو دس بار دودھ پلا دینے کی آیت اتری، اور بید دونوں آیتیں ایک کاغذ پہ کلھی ہوئی میرے بستر کے نیچ تھیں، جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہوئی، اور ہم آپ کی وفات میں مشغول تھے ایک بکری آئی اور دہ کاغذ کھا گئے۔ (سنن ابن ماجہ، کتاب الٹکاری، ماب رضاع الکبم)

اور پھر ٹھکانا فراہم کیا؟، اور شمصیں ناواقف راہ پایا اور پھر ہدایت بخشی، اور شمصیں نادار پایا اور پھر مالدار کر دیا)

ایسا کونساوا تعیہ پیش آیا تھا کہ اللہ نے محمد کو تسلی دی اور حوصلہ بڑھایا؟۔ کیا یہ سورت و حی کے انقطاح کے بعد نازل ہوئی تھی؟ جس کی تیسری آیت میں فرمایا گیاہے" تمھارے رب نے تم کو ہر گزنہیں چھوڑا اور نہ وہ ناراض ہوا"۔

اگریمی صورت تھی اور جلالین نے بھی یوں ہی تغییر کی ہے، تواس سورت کو قر آن کی دوسری سورت ہونا چاہیے تھا۔ جب کہ تدوین کارول نے اسے گیار ہویں سورت قرار دیا ہے۔ شائد یہ آیات پنجبر کی حوصلہ افزائی اور تزلزل کو دور کرنے کی خاطر نازل ہوئی تھیں۔ خالفین کے انکار کے مقابلے میں فرمایا گیاہے کہ تم تھارے کام کا انجام آغاز سے بہتر ہوگا۔ خدا تعصیں اتنادے گاکہ تم خوش ہو جاؤگے، کیا تم یہتم نہ تھے؟ تعصیں ہدایت دی۔ کیا تم نادار نہ تھے؟ تعصیں ہدایت دی۔ کیا تم نادار نہ تھے؟ تعصیں ہدایت دی۔ کیا تم نادار نہ تھے؟ تعصیں آسودہ کر دیا۔

ای طرح سورت الشَّرح جو اس کے بعد والی سورت قرار پائی اور ترتیب نزول کے حساب سے بار ہویں سورت سمجھی جاتی ہے۔ جہال اللہ تعالی فرماتے ہیں، "اَلَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدُنَهُكَ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِرْبَكَ " (كياہم نے تمھاراسينہ كھول نہيں دیا، اور تم يرسے بوچھ بھی اتار دیا)۔

اس سورت میں آخر تک تقریباً وہی مضمون ہے جو اس سے پہلی سورت میں ہے۔ اور اسے محمد کو نفسیاتی تقویت پہنچانے اور تزلزل دور کرنے کے لیے نازل کیا گیا ہے۔ اگر ہم حقیقت پیند انہ طور پر دیکھیں اور ان کے معانی کی نفسیات کے لحاظ سے توجیہ کریں تو یہ دونوں سور تیں محمد کی اندرونی دنیاسے آنے والی آوازیں اور ذاتی خواہشات تھیں۔

جب اسلام کی تبلیغ خفیہ اند از میں ہونے اور اسے مخصوص لو گوں تک محد وور کھنے کی مدت ختم ہوتی ہے تو خد اکا نیا تھم اور آیت نازل ہوتی ہے۔" وَانْفَدِئْ عَشِیْرَتَكَ الْاَکْوْرِیْنِیَ" (اپنے قریب ترین رشتہ داروں کو ڈراؤ: الشَّعْرَاء ۔ 214)۔ محمد قریش کے رؤسا کو صفا کی پہاڑی پر آنے کی دعوت دیتے ہیں اور جب وہ سب وہاں جمح ہوجاتے ہیں تو انھیں اسلام قبول کرنے کو کہتے ہیں۔ در میان ہی میں ابولہب اٹھ کھڑ اہو تا ہے اور غصے سے کہتا ہے:" تَبَا لَک یا مُحَمِد، اَلهَا اَدَعَوَتنا "(اے محمد تم تباہ ہو جاؤ، کیا تم نے ہمیں یہاں اس لئے بلایا ہے)

سورت المئسک ابولہب کی اس سخت بات کا جواب ہے۔ اور وہی لفظ " تَبّ "استعال ہوا ہے۔ جس کا مطلب تباہ ہو جانا اور نقصان پہنچنا ہے۔ " تَبَّتُ یکا اَ اَدِی لَمَنبِ وَتَبَّ " (ابولہب کے ہاتھ کٹ جائیں اور وہ برباد ہو)۔ اسے اپنی دولت اور بیٹوں پر ناز تھا۔ خدا فرما تا ہے " جب وہ آگ کی لیسٹ میں ہو گا تواس کی دولت اور اولاد کسی کام نہیں آئے گی۔ اور اس کی بیوی اُم جمیل جو محمد کی راہوں پر کوڑا چھیکتی اور کا نئے جھیا یا کرتی تھی وہ بھی آگ سے نہیں بچے گی۔ اور اس کی جورو جو ایند ھن سر پر اٹھائے پھرتی ہے، اس کے گلے میں مونج کی رسی ہو گی۔

تَبَّتُ يَكِ اَ إِنِي لَمَبٍ وَّتَبَّ مَا اَغُلَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَب سَيصْلَى نَامًا ذَاتَ لَهَبٍ وَ الْمُرَاثُهُ مَمَّ الْقَالَحُومَا كَسَب سَيصْلَى نَامًا ذَاتَ لَهَبٍ وَ الْمُرَاثُهُ مَمَّ الْقَالَحُ الْحَلِب فَيْ جَيْدِ هَا حَبُلٌ قِنْ مَّسَدِ

بعثت کے بعد کے تیرہ سالوں کی تاریخ اور خصوصاً تی سور توں کے جائزے سے ایک ایسے انسان کی رخمیہ داستان سامنے آتی ہے، جو تن تنہا پورے قبیلے کے سامنے کھڑا ہو جاتا ہے اور وہ ہر وسیلہ استعال کر تاہے حتی کہ اینے کچھ ساتھیوں کو حبشہ بھیج کر نجاشی سے اپنے قوم کی سرکوبی میں مدد چاہتا ہے، اور مخالفین کے استہز ااور بدزبانی کو خاطر میں نہیں لا تا۔

عاص بن واكل نے حضور كو ان كے بيٹے قاسم كے مرنے كے بعد "الْآبْتَدَ" اور "بلانسل" ہونے كاطعنہ ديا توايك دم سے سورت الكَّوثَد نازل ہوتی ہے۔ اور اللّٰه فرما تا ہے۔ " إِنَّ شَائِئَكَ هُوَ الْآبُتَدَ " (تمحارا دشمن اور طعنے دينے والا ہى ابتر ہے )۔

جے کے دنوں میں جب قبائل کعبہ آتے ہیں تو محمد اُن کے رؤسا کے پاس جاکر اُنھیں اسلام کی دعوت دیتے ہیں، تب اُن کا بااثر پچاابولہب بھی پیچھا کرتے وہیں پہنچ جاتا ہے اور محمد کے سامنے اُن لو گوں سے کہتاہے "میر ایر بھتیجایا گل ہے، اس کی باتوں پر دھیان مت دو"۔

سورت الطُّور، جو تَّى سور توں میں سے فصیح ترین اور خوش آ ہنگ ترین سورت ہے۔ اس میں مُحمد کی اپنی قوم سے چپقاش کی کچھ جھلکال یول بیان ہو کی ہیں۔

(توتم نصیحت کرتے رہوتم اپنے پر ورد گار کے نصل سے نہ تو کا بمن ہواور نہ دیوانے۔ کیا کا فرکتے ہیں کہ یہ شاعر ہے، ہم اس کے حق میں زمانے کے حوادث کا انتظار کررہے ہیں۔ کہہ دو کہ انتظار کیے جاؤمیں بھی تمھارے ساتھ انتظار کرتا ہوں: 29 تا 31۔۔۔۔۔۔کیا کہتے ہیں کہ ان پیغیبر نے قر آن از خود بنا کیا ہے بات یہ ہے کہ یہ ایمان نہیں رکھتے۔اگر یہ سے ہیں توابیا کلام بنا تولائیں: 33۔34)۔

سورت الفُرقان كي آيت 4-5-6-7-8 ميں وہ الزامات بيان ہوئے ہيں جو مُحدير لگائے گئے تھے۔

وقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوٓا إِنْ لَهِذَاۤ اِلَّا إِفْكُ الْفَتَرِىهُ وَاَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ اَحَرُوْنَ فَقَدُ جَآءُوْ ظُلُمًا وَرُوْمًا - وقَالُوٓا اَسَاطِيْوُ الْاَوَّلِيْنَ اكْتَتَبَهَا فَهِي مُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَّاصِيلًا - قُلْ اَنْزَلَهُ الَّذِيْ يَعْلَمُ السِّرَّ فِي السَّمُوتِ وَالْأَنْوِلَ اِلنَّهِ مِلَكُّ إِنَّهُ كَانَ غَفُوْمًا تَرِيْمَا - وَقَالُوْا مَالِ هُذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسُواقِ لَوْلاَ أُنْوِلَ اِلْيَهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهٰ نَذِيرًا \_ أَوْ يُلْقَى اِلنِهِ كَنُزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَّأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّلِمُونَ إِنَ تَتَّبِعُونَ اِلَّا رَجُلًا مَّسُمُونًا

(اور کافر کہتے ہیں کہ یہ من گھڑت با تیں ہیں جو اس نے بنالی ہیں۔ اور لوگوں نے اس میں اس کی مد د کی ہے۔ یہ لوگ طلم اور جھوٹ پر اتر آئے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ پہلے لوگوں کی کہانیاں ہیں جس کو اس نے لکھ رکھاہے اور وہ صبح و شام اس کو پڑھ پڑھ کر سنائی جاتی ہیں۔ کہہ دو کہ اُس نے اس کو اُتاراہے جو آسانوں اور زمین کی پوشیدہ باتوں کو جانتا ہے۔ بے شک وہ بخشنے والا مہر بان ہے۔ اور کہتے ہیں کہ یہ کیسا پنجیمر ہے کہ کھاتا ہے اور بازاروں میں چلتا پھر تا ہے۔ کیوں نازل نہیں کیا گیااس کے پاس کوئی فرشتہ اس کے ساتھ ہدایت کرنے کو رہتا۔ یا اس کی طرف خزانہ اتارا جاتا یا اس کا کوئی باغ ہوتا کہ اس میں کھایا کرتا۔ اور ظالم کہتے ہیں کہ تم توا کہ اس میں کھایا

كا فرول كى باتول كاخلاصه بيه تھا:

قر آن جھوٹ اور اختراع ہے۔ اس میں بیان کر دہ واقعات کو دوسر ہے لوگ بتاکر مد دکرتے ہیں۔ کتنے ہے انصاف لوگ ہیں! قر آن ماضی کی کہانیاں ہیں جو دوسر ہے اُس کے لیے لکھتے ہیں اور صبح ہے شام تک وہ عبارت اسے سکھاتے ہیں۔ اُنھیں کہد دو کہ جوز مین و آسانوں کے جمید جانتا ہے وہ اِنھیں بھیجتا ہے۔ وہ کہتے ہیں: یہ کیسا پیغیر ہے جو کھانا بھی کھاتا ہے اور بازار بھی جاتا ہے۔ اگر بچ کہد رہا ہے تو کیا بہتر نہ ہو تا کہ آسان سے ایک فرشتہ آکر اس کی باتوں کی تصدیق کرتا۔ یا کم از کم اسے خزانہ لا دیتا یا اس کے پاس کوئی باغ ہو تا جس سے اسے روز کا کھانا مل جاتا اور اسے بازار جانے کی ضرورت نہ ہوتی۔

تمی سور توں میں فراوانی سے چیقاش کا ذکر ملتا ہے۔ جو الزامات لگائے گئے وہ دیوانہ، جادوگر، آسیب زدہ، شیطان کاسائقمی ہونے کے ہیں۔ ان کے علاوہ کہاجاتا تھا کہ بیرسب باتیں اُسے دوسرے لوگ سکھاتے ہیں۔ کیونکہ محمد خود تو پڑھناجا نتاہے اور نہ لکھنا۔ جولوگ نرم خوتھے، وہ کہتے تھے کہ یہ شخص وہمی، اپنے آشفتہ خوابوں کااسیر اور شاعرہے جوایئے خوابوں اور سوچوں کو مسجع نیژ میں پیش کر تاہے۔

لیکن ٹی سور توں میں مجھی ہمیں ایسی آیات بھی ملتی ہیں جو اس مسلسل چپقلش سے ہٹی ہوئی ہیں۔ جن سے ظاہر ہو تا ہے کہ حضور پر مایوسی کی کیفیت چھائی ہوئی تھی۔ اور اُن کی قوت مقابلہ میں ضعف پیدا ہو گی تھی۔ اور اُن کی قوت مقابلہ میں ضعف پیدا ہو گیا تھا۔ اور اُن میں مخالفین سے سمجھوتے کی خواہش نظر آتی ہے۔ تاکہ دوستی اور صلح کرنے سے وہ مشر کین سے کسی قشم کی رعایت حاصل کر سکیں۔ سورت الإسدَاء کی آیات 73 تا 75 میں اسی صورت حال کی طرف اشارہ ماتا ہے۔

(اور بے شک وہ قریب تھے کہ مختجے اس چیز سے بہکادیں جو ہم نے تجھے پر بذریعہ و می جمیجی ہے تا کہ تواس کے سواہم پر بہتان باند ھنے لگو اور پھر مختجے اپنا دوست بنالیں، اور اگر ہم مختجے ثابت قدم نہ رکھتے تو پچھ تھوڑاسا اُن کی طرف جھکنے کے قریب تھا، اس وقت ہم مختجے زندگی میں اور موت کے بعد دہر اعذاب چکھاتے پھر تواسے ہمارے مقالے میں کوئی مددگار نہ باتا)۔

ان تینوں آیات کامفہوم ہمیں تفکر اور سیجھنے کی دعوت دیتا ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ پیغمبر سے کہہ رہے ہیں: وہ قریب تھے کہ مجھے اس چیز سے بہکا دیں جو ہم نے تجھے پر بذریعہ و می بھیجی ہے اور پھر وہ تمھارے دوست بن جاتے۔ اور ہم نے شمھیں اس لغزش سے روکا ورنہ تم نے اپنے لیے دنیا اور آخرت میں عذاب کا سمان بیدا کر لیا تھا۔

کیا یہ بچ ہے کہ محمد پر ایساوقت آیا تھا کہ وہ قریش کی مخالفت و مخاصمت سے تھک گئے جس کے نتیج میں اُنھوں نے قریش سے دوستی ومفاہمت کرنے کے متعلق سوچناشر وع کیا؟۔

شائد یہ انسانی فطرت ہے کہ دشواریوں اور ناامیدی کے نتیج میں اُس کارد عمل ایساہو۔ خصوصاً غرانیق کی کہانی کاذکر سیرت کی بہت سی کتابوں اور روایات میں ملتاہے۔ اور بعض مفسرین قران نے ان آیات کی شان نزول قضیہ غرانیق <sup>55</sup> کو ہی بتایاہے۔

## قضيه غرانيق

کتے ہیں کہ ایک دن کعبہ کے نزدیک حضرت محمد نے قریش کے لوگوں کے سامنے سورت الذبخہ پڑھی۔ یہ نوبصورت سورت جو پنغیر کی قوت خطابت اور روحانی قوت کا مظہر ہے۔ جب وہ اپنی رسالت کے سبح ہونے کا دعویٰ کر رہے تھے تو فرشتہ ان کے پاس وحی لے کر آیا ہے۔ جبے بیان کرتے ہوئے انھوں نے عربوں کے مشہور بتوں کی طرف اشارہ کیا گیاہے۔

(أَفَرَ أَيتُم اللاتَوَ الغُزِّي وَمَنوهَ الثَّالِثَةَ الأُخرِي "56"

سورت النجم کی آیت 19-20 میں ان کی تحقیر کی گئی ہے کہ یہ ناکارہ ہیں۔

<sup>55:</sup> غرانین: غرنوق کی جع ہے، بگلافتم کا کوئی پر ندہ ہے، یہاں قریش کے مشہور بنوں کے متعلق ذکر ہے۔ قضیہ غرانیق کے موضوع پر ڈاکٹر محمود رامیار نے " تاریخ قر اُن " کے عنوان اور ڈاکٹر سید محمد رضا جلالی نائینی نے " تاریخ بھی قر اُن کریم " کے عنوان ہے بہت فیتی اور تحقیقی کتب تالیف کی ہیں۔

<sup>56:</sup> بھلاتم لو گوں نے لات اور عزیٰ کو دیکھا، اور اس تبسری منات کو۔

ان دو آیات کے بعد دو دوسری آیات ہیں جن کو قر آن سے حذف کر دیا گیا ہے۔ کیونکہ ان دو آیات کو شیطان نے پیغمبر کے منہ سے جاری کیا تھا۔ اور پیغمبر ان کے ادا کرنے پر پشیمان ہوئے تھے۔ وہ دو آیات پیپیں۔ میں ہیں۔

"تِلكَ غَرَ انِيقُ العُلى. فَسوتَ شَفَا عَتُهُنَّ لَتُرْجَى "57

وہ تینوں جن کاذکر کیا گیاہے وہ بلند پر واز کو نجیس ہیں اور ان تینوں کی شفاعت کی امید کی جاسکتی ہے، اس
کے بعد وہ سجدے میں چلے گئے، وہاں پر موجود قریش نے جب دیکھا کہ محمد نے ان کے بتوں کو احتر ام
دیاہے اور اُنھیں قابل شفاعت اور اُن کی وساطت کو تسلیم کیاہے تووہ بھی سجدے میں چلے گئے۔
جن لو گوں کے بقول پنجیمروں کا معصوم ہونا مسلم ہے۔ وہ اس واقعے کو جھوٹا اور اصول کے خلاف پاتے
ہیں۔ اُن کے بقول یہ کہانی لغوہے اور وہ اس واقعے کا کلی طور پر انکار کرتے ہیں۔ حتیٰ کہ ان دو جملوں کو
قر آن سے حذف کیے جانے کو بھی رد کرتے ہیں۔ لیکن چند متواتر روایات اور کئی مفسرین کی تفییر و تعبیر
کے مطابق یہ واقعہ ہوا تھا۔ 58

57: وہ جلیل کونجیں ہیں اور یقیناً ان کی شفاعت بھی قبول کی جائے گی۔

38: تغییر جلالین کے علاوہ تغییر کی گئی اور پر انی کتابوں میں بھی اس واقعے کا ذکر ہوا ہے۔ اوپر دی گئی سورت النج کی آیت 52 کی تغییر کے سلط میں تغییر ابن کثیر میں یوں درج ہے: "سورت النج میائل ہوئی اور مشرکین کہدر ہے تھے کہ اگریہ شخص ہمارے معبودوں کا ایتحے لفظوں میں ذکر کرے تو ہم اے اور اس کے ساخیوں کو چھوڑ دیں۔ گر اس کا توبیہ حال ہے کہ یہود و نصار کی اور جو لوگ اس کے دینی افغلوں میں ذکر کرے تو ہم اے اور اس کے ساخیوں کو چھوڑ دیں۔ گر اس کا توبیہ حال ہے کہ یہود و نصار کی اور جو لوگ اس کے دینی مصاب توڑے جارہ ہے جب سورت تھم کی تلاوت آپ نے شروع کی اور وکھ الائونی تک پڑھاتو شیطان نے بتول کاذکر کرتے وقت سے مصاب توڑے جارہ ہے تھی۔ ہم مشرک کے دل میں بیہ کھے بیٹھ گئے اور کھان کی مشفی عام بیٹھ کے دینے گئے اور مسلمان اور مشرک کے دل میں بیہ کھے بیٹھ گئے اور ایک کو یاد ہو گئے۔ یہاں تک مشہور ہو گیا کہ حضرت مجمد نے سورت تجم کے خاتم پر سجدہ کیا تو سارے مسلمان اور مشرک کین بھی سید کیا یہ میں گریڑے ، بال ولید بن مغیرہ و جو گئے کہ بہت بوڑھاتھا اس لیے اُس نے ایک مفیل کی کھر کر اور تی کے جا کر اُس کو اپنے باشخے پر

تفیر جلالین کے دونوں لکھنے والے جن کے اہل دین اور علما ہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔ انہوں نے سورت الحبّے کی آیت 50 کی شان نزول بیان کرتے ہوئے لکھا ہے، کہ یہ خدا کی جانب سے ایک قسم کی تعلی تھی جو محمد کی اُس شدید ندامت کو دور کرنے کے لیے بھیجی گئی تھی جو اُخیس اُن دوجملوں کی ادائیگی پر ہوئی تھی۔ اور یہ ان کو سکون فراہم کرنے کے لئے نازل ہوئی تھی۔ سورت الحبّے کی آیت 52 یوں ہے۔

وَمَا اَرْسَلْمَا مِنْ تَبْلِكَ مِنْ رَّسُوْلٍ وَلا نَبِيِّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى الْقَى الشَّيَطْنُ فِيَّ أَمْنِيَّتِهِ فَيَنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطُنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ الِينَّهُ وَاللَّهُ عَلِيْهُ حَكِيْمٌ -

(اور ہم نے تجھ سے پہلے کوئی بھی ایسار سول اور نبی نہیں بھیجا کہ جس نے جب کوئی تمنا کی ہو اور شیطان نے اس کی تمنامیں کچھ آمیزش نہ کی ہو پھر اللہ شیطان کی آمیزش کو دور کر کے اپنی آیتوں کو محفوظ کر دیتاہے اور اللہ جاننے والا حکمت والاہے)۔

لگالیا۔ اب ہر ایک کو تعجب ہونے لگا کیونکہ حضور کے ساتھ دونوں فریق سجدے بیس شامل ہتے۔ مسلمانوں کو تعجب تھا کہ یہ لوگ ایمان تو لائے نہیں ، یقین نہیں ، یقین نہیں ، یقر ہمارے ساتھ حضور کے سجدے پر سجدہ انھوں نے کیے کیا۔ شیطان نے جو الفاظ مشر کوں کے کانوں بیس جھو تکے ستے وہ مسلمانوں نے سئے بی نہیں کرسکتے ستے وہ تو سب کواں یقین پر پکا کر چکا تھا کہ خودر سول اللہ نے ای سورت کی ان دو آ ہتوں کو تلاوت مشرکین اس بیس کمیز بی نہیں کر سکتے ستے وہ توسب کواں یقین پر پکا کر چکا تھا کہ خودر سول اللہ نے ای سورت کی ان دو آ ہتوں کو تلاوت فرمایا ہے۔ لیس مشرکین کا سجدہ اپنی جو بی تھی ہے جو بی تین اس ملمان نے اس مشرکین کا سجدہ اپنی جھی یہ خبر چکپئی۔ عثمان ابنی مظعون اور اُن کے ساتھ نماز پڑھی اور ولید بن مغیرہ سجدہ نہ کرسکا قوائی نے مشرکین کے ساتھ نماز پڑھی اور ولید بن مغیرہ سجدہ نہ کرسکا قوائی نے مشکی ایک مشی ایک مشکل اور خوشی خود کرسکا قوائی نے مشکل کی مسلمان اب پورے امن اور اطمینان سے بیں تو آئھوں نے وہاں سے واپلی کی شمانی اور خوشی خود شرک سے بہتے۔ اُن کے جہتے ہے بہلے شیطان کے ان الفاظ کی تکلی کھل چکی تھی۔ اللہ نے ان الفاظ کو بٹا دیا تھا اور السے کان موجود کر دیا۔ یہاں مشرکین کی آئشی عداوت اور بھڑک آئشی تھی اور آٹھوں نے مسلمانوں پر سے مصائب برسانے شروع کر دیے۔ سے "سے"۔

چونکہ قرآن میں اس کی مثالیں موجود ہیں، اور پیٹیبر کے بے خطانہ ہونے کے واضح حوالے ملتے ہیں۔ اس وجہ سے بہت سے مسلمان علماء صرف رسالت کے پیغام کو خطاسے بالا قرار دیتے ہیں، یوں قضیے کی توجیہ آسان ہو جاتی ہے۔

محمد جو مخالفین کے عناد سے تھک چکے تھے۔ اُنھوں نے حاضرین کی خوشنودی اور صلح جوئی کی خاطر ایک دو جملے ایسے کہہ دیئے جن سے وہ رام ہو جائیں۔ اس کے علاوہ وہ تب بھی خوش ہوئے جب اُنھوں نے محمد کو سجدہ کرتے دیکھا۔ لیکن جوں ہی جموم منتشر ہوا، اور وہاں کوئی نہ رہا۔ تو اُن کی روح کی گہر ائیوں سے آواز اٹھی کہ تیس سال تک وہ توحید کے مانے والے تھے اور اپنے لوگوں کے شرک کو تاریکی اور پلیدی سمجھتے تھے۔ چنانچہ وہ اٹھتے ہیں اور اس رعایت دینے پر معافی مانگتے ہیں۔ اُسی وقت سورت الإسدَاء کی آیت 73 تا 75 نازل ہوتی ہے جو اس صورت حال پر مکمل طور پر منطبق ہوتی ہے۔

اگر ہم فرض کریں کہ وہاں جو بھی ہواوہ ایک ناٹک تھا۔ یعنی پیغیر قریثی مشر کین کویہ سمجھانا چاہ رہے سے کہ میں تو تم سے صلح اور مصالحت کے لیے آیا ہوں اور تم سے دوستی کی خاطر قدم اٹھایا ہے، لیکن مجھے خدانے منع کر دیا ہے۔ لیکن مجھہ جو اپنی صدافت، استقامت اور امانت کی وجہ سے معروف تھے، یہ احتمال ان کی ہستی سے وابستہ نہیں کیا جاسکتا۔

# ظهور اسلام كاماحول

مذہب اپنے حقیقی معنوں میں مجھی بھی عرب بدوؤں کے ہاں جڑ نہیں کیڑ سکا۔ اُنھیں آج بھی مذہب کے روحانی یامافوق الطبیعات پہلوؤں سے کوئی سروکار نہیں ہے۔

یہ غریب لوگ ایک خشک اور بے برکت زمین پر رہتے تھے۔ سوائے چند ایک عادات ور سوم کے ان کے ہاں کوئی بھی اجتماعی نظام موجود نہ تھا۔ مزاج کے حوالے سے غیر مستکلم اور جلد بازی ان کا خاصہ تھا۔ کسی ایک شعر کی وجہ سے خوثی میں جموم جموم جاتے اور کسی دوسرے شعر کی وجہ سے ناراضگی اور دشمنی پر اتر آتے۔ خود غرضی اور غرور کی انتہایہ تھی کہ اپنی ہر بات حتی کہ اپنی کمزوریوں، جرائم اور تشد دکی داستانوں کو بھی فخر کے ساتھ بیان کرتے تھے۔ جاہلیت اور توہم پرستی کی حدید تھی کہ انتھیں ہر پھر کے چھے شیطان یا جنات کی موجود گی کا احساس ہو تا تھا۔

اپنی زمین کے بنجرین کی وجہ سے زراعت جو کہ انسانی تدن کی بنیاد ہے، سے نفرت کرتے تھے۔ گائے کی دُم کو بدنامی اور گھوڑ ہے کی پیشانی کو عزت کا نشان سمجھتے تھے۔ اپنی اہم اور فوری ضروریات کو پورا کرنے کے علاوہ اُن کا کوئی اور ہدف نہیں تھا۔ بتوں کو پہند کرنے اور پرستش کا مقصد بھی اُنھی مقاصد کے حصول میں مدد طلب کرنا تھا۔ دوسروں پر حملہ کرکے لوٹ لینا قابل قبول اور عام سی بات تھی بشر طیکہ وہ غیر مسلح ہویا سے دفاع کی اہلیت نہ رکھتا ہو۔

دوسرول کی حق تلفی کو فخرید کارنامہ سمجھتے اور اُس واقعے کو شعروں میں سراہتے تھے۔اگر کسی دوسرے کی بیوی کو چھین لیتے تواسے شیوہ جوانمر دی تصور کرتے۔اُس عورت کے اسرار ورموز کو آشکار کرکے رسواکرتے اور اس کے جسم کے مختلف حصول کاذکر شاعری میں کرتے۔ یہ لوگ خداکوایک رسمی چیز سمجھتے تھے اور اس کے معروضی وجود کے اسے زیادہ قائل نہیں تھے۔اگر

کسی قبیلے کے پاس کوئی معروف بُت ہو تا تور قابت میں آکر اس کے مقابلے میں اپنابُت تخلیق کر کے اس

معرو شاشر وع کر دیتے۔ کعبہ ایک بہت بڑابُت خانہ اور عرب قبائل کا قبلہ تھا۔ چنانچہ اسے ایک قابل

احترام اور مقدس حیثیت گھر کی حیثیت حاصل تھی۔ قبیلہ جہینہ کے عبدالدار بن حدیب نے اپنے قبیلے

والوں کے سامنے تجویزر کھی کہ کعبہ کے مقابلے پر حوراء کے علاقے میں ایک بت خانہ تھمیر کیا جائے

تاکہ کعبہ جانے والے عرب قبائل ان کے ہاں آئیں۔ لیکن جب قبیلے والوں نے خطیر اخراجات کی وجہ

تاکہ کعبہ جانے والے عرب قبائل ان کے ہاں آئیں۔ لیکن جب قبیلے والوں نے خطیر اخراجات کی وجہ

تاکہ کعبہ جانے دالے عرب قبائل ان کے ہاں آئیں۔ لیکن جب قبلے والوں نے خطیر اخراجات کی وجہ

تاکہ کھیات نہ کی۔ توائس نے اُن کی ججو لکھی۔ <sup>65</sup>

"تنكيس الاصنام" ميں ہى ايك روايت درج ہے جو عربول كى ذہنيت كو بہت اچھے انداز ميں آشكار كرتى ہے۔

ابر ہہ نے صنعاء کے مقام پر پتھروں اور قیمتی لکڑی سے قلیس نامی کلیسا بنایا اور اس نے کہا کہ میں عربوں کو تب تک نہیں چھوڑوں گا جب تک وہ کعبہ چھوڑ کر یہاں نہ آئیں۔ تو ایک عرب سر دار نے چند آدمیوں کو یمن بھیجا کہ وہ رات کے وقت قلیس کے اندر جا کر پا خانہ کر دیں۔ ایک آدمی کا باپ قتل ہو گیا۔ باپ کے قتل کا بدلہ لینے سے پہلے وہ ذوالخلصہ نامی بُت کے پاس گیا۔ تیر کے ذریعے فال نکال کر اس نے جاننا چاہا کہ وہ اپنے باپ کے قاتل کا چھھا کرے یانہ کرے ؟۔ اتفاق سے بُری فال نکلی یعنی ذوالخلصہ نے اُس کا چھھا کرنے اور اس کام سے منع کیا۔ تو اُس نے ذوالخلصہ کی طرف پشت کر دی اور کہا: "جیسے میر ابپ مراہو تا تو تم جھے باپ کا بدلہ نہ لینے کا حکم نہ دیتے "۔

<sup>59:</sup> بیہ واقعہ ہشام بن مجمد کلبی کی مستند و معتبر کتاب" تندکیس الاصنامہ" ہے لیا گیا ہے۔ اس کتاب میں عربوں کے نہ ہبی عقائد اور رسوم کا ذکر کیا گیاہے۔

ان كنت يا ذو الخلصه الموتوى ا مثلي و كان شيخك المقبور ا لسعر تنه عن قتل العد ا أذوى ا <sup>60</sup>

اگر دیگر قد یم اقوام سورج، چاند اور ستاروں کی پر ستش کررہی تھیں۔ تو عرب بدّ و پتھروں پر فدا تھے اور اُن کے گر د طواف کیا کرتے تھے۔ سفر کے دوران جب بھی کہیں پڑاؤڈالا جاتا تو عرب سب سے پہلے چار پتھر تلاش کرتے۔ اُن پتھروں میں سے سب سے خوب صورت پتھر کے گرد طواف کرتے اور باتی تین پتھروں سے چولھا بنا کر ہانڈی چڑھا دی جاتی۔ بکری، بھیٹر اور اونٹ کو پتھر کے نزدیک اس انداز سے قربان کیا جاتا کہ اُس کا خون پتھر کور نگین کر دے۔

تنکیس الاصنامہ کی ایک اور روایت کا ذکر کرنانامناسب نہ ہوگا۔ جس سے اس بات کہ نشاندہی ہوتی ہے کہ وہ بت پرستی میں بھی استے زیادہ سنجیدہ نہ تھے۔ بلکہ ان کی بت پرستی کی وجہ اوہام اور نادانی تھی۔ ایک عرب برکت کے حصول کی خاطر اپنے او نئوں کو سعد نامی بت کے پاس لے کر آیا۔ تمام اونٹ اُس پھر جو قربانیوں کے خون سے ر نگا ہو اتھا، سے ڈر کر بھاگ کھڑے ہوئے۔ غصے میں آگر اُس عرب نے سعد کے سر پر پھر مار ناشر وع کر دیے اور بد دعادی: "تم لوگوں کی حمد و ثنا کی برکت سے محروم ہو جاؤ"۔ بہا شعار اسی واقعہ کی یاد گار ہیں۔

آتينا الىسعد ليجمع شملنا فشتتنا سعد فلانحن من سعد

<sup>60:</sup> اے ذوالخلصہ اگر تم پر وہ گزرتی جو مجھ پر گزری ہے ، اگر تنہاراباپ اس وقت میرے باپ کی طرح قمل ہو تااور قبر میں سویاہو تا تو تم مجھے قمل کابدلہ لینے ہے منع نہ کرتے۔

#### وهلسعد الاخصرة بتنوفة

#### من الارمض لايدعي لغي ولاررشد

(ہم سعد کے پاس آئے کہ ہمیں انتشار سے نجات ملے اور اس نے ہمیں منتشر کر دیا۔ سعد ویر انے میں پڑے پتھر کے ایک ٹکڑے سے زیادہ کچھ نہیں ہے۔جونہ کسی کو ہدایت دے سکتا ہے اور نہ گمر اہ کر سکتا ہے)۔

عربوں کی بیہ قومی خصوصیت ہجرت کے بعد کے ابتدائی سالوں میں ہمیں بہت واضح طور پر نظر آتی ہے۔ ارد گرد کے قبائل ڈریا مال غنیمت کی امید پر مسلمانوں کے قریب آتے ہیں۔ لیکن احد کی جنگ میں شکست کی وجہ سے نہ صرف مسلمانوں سے دور ہو گئے بلکہ مسلمانوں کے مخالفین سے جا کر مل گئے۔ محمد ان کی فطرت اور روش سے بخو بی واقف ہے۔ اسی لئے ہمیں باربار ایسی آیات پڑھنے کو ملتی ہیں جن کا یکی موضوع ہے۔ خصوصاً سورت القوبَة جو نزول کے حساب سے قرآن کی آخری سورت ہے اور اسے پنجیبر کا وصیت نامہ بھی کہا جا سکتا ہے۔ آیت نمبر 97 اور 101 کو پڑھا جائے جن میں ایک واضح طور پر پُھی کے متعلق کہدر ہی ہے۔

ٱلْاَعْرَاكِ أَشَكُّ كُفُرًا وَيْفَاقًا وَّأَجْدَى اللَّا يَعْلَمُوا حُدُودَمَا ٱنْزَلَ اللَّهُ

( یہ بدوی عرب کفرونفاق میں زیادہ سخت ہیں اور اس قابل ہیں کہ ان احکام سے ناواقف ہوں جو اللہ نے نازل فرمائے ہیں)

یعنی ہر دوسری قوم کے مقابلے میں ان کے ہاں کفر اور نفاق کا زیادہ ہونا بتایا گیاہے اور ان میں ایسارویہ نہیں ہے کہ ہمیشہ خداکے اصولوں پر کار بندر ہیں۔ اور اسی وجہ سے آرزو کرتے ہیں کہ قرآن کسی غیر عرب پر نازل ہوا ہوتا۔"ولو نَزَّلناهُ عَلى بَعضِ الاعَجَمينَ"۔(اوراگر ہم اسے کسی عجمی پر نازل کرتے: سورت الشُّعدَاء۔198)۔

عرب بدوؤں کے ہاں اوہام و خرافات کا عالم یہ تھا کہ ان کی روزانہ پرستش بھی روز مرہ کی فوری ضروریات اور حاجات کے گردگھومتی تھی۔ لیکن حجاز اور خصوصی طور پر اس کے دوشہر وں کا حال ایسانہ تھا۔ ان دوشہر وں کے باسی اور خصوصی طور پریٹر ب میں مقیم لوگ یہودیوں کے عقائد سے متاثر تھے۔ ان کے ہاں اللہ کا لفظ مستعمل تھا۔ اپنے آپ کو حضرت ابراہیم کی اولاد سمجھتے تھے۔ بنی اسرائیل اور تورات کی روایات سے کم و بیش سمجی آگاہ تھے۔ آدم اور شیطان کے قصے سے بھی اِنھیں واقفیت تھی۔ وہ فرشتوں کے وجود کے بھی قائل تھے گو ان کے نزدیک فرضتے اللہ کی بیٹیاں تھیں۔ قرآن نے کئی بار اس باطل عقیدے کی جانب اشارہ کیا ہے۔

"الكُمُ الذَّا كُرُولُهُ الأنثى" (كياتمهارے لئے توبيٹے اور خداکے لئے بيٹياں: النَّهُ عد-21)

اس کے علاوہ یہودیوں کی کئی مذہبی رسوم جیسے ختنہ ، عنسل جنابت، حیض کے دنوں میں عورت سے دور رہنااور بفتے کے مقابلے میں جمعہ کی تعطیل ان کے ہاں معمول کا حصہ تھیں۔

یوں اسلام کی دعوت تجاز کے لیے بالکل نئی بات نہیں تھی اور نہ ہی معاشر ہے کی اکثریت کلی طور پر اس سے ناواقف تھی۔ اس کے علاوہ وہاں روشن دماغ لوگ بھی تھے جنہیں حنیف کہا جاتا تھا جو بت پر ستی سے اجتناب کرتے تھے۔ بلکہ کچھ بت پر ستوں کے ذہنوں میں بھی ایک کمزور سی شمع جملسلار ہی تھی۔ جے قرآن میں کئی باریوں بیان کیا گیا ہے۔

وَلَئِن سَأَلَتِهُم مَن خَلَقَهُم لَيَقُولَنَّ اللَّهُ ۔ (اور اگر تم ان سے بوچھو کہ ان کو کس نے پیدا کیا ہے تو کہہ دیں گے کہ اللّٰہ نے:الدِّ خرُف۔ 87)۔

وَلَئِن سَئَلتَهُم مَن حَلَقَ السَّمواتِ وَالارْضَ وَسَحَّرَ الشَّمسَ وَ القَمَرَ لَيَقُولُنَ اللهُ فَأَنّى يُؤفّكُونَ

( اور اگرتم ان سے پوچھو کس نے بنائے آسان اور زمین اور کام میں لگائے سورج اور چاند تو ضرور کہیں گے اللہ نے، تو کہاں او ندھے جاتے ہیں:العنکبوت۔61)

دونوں آیات میں واضح طور پر فرمایا گیاہے کہ ان سے پوچھو کہ کسنے دنیا تخلیق کی اور کسنے سورج اور بیاند کو کام پر لگایا ہواہے، کہیں گے اللہ نے۔

مشر کین اپنے بتوں کو خدا کی روحانی قوت کا اشارہ اور اس کا قرب حاصل کرنے کا وسیلہ سیجھتے تھے۔اس کے متعلق سورت الدِّمَر کی آیت 3 میں اسی مفہوم کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

ما نَعَبُكُ هُم اِللَّلِيْقَوِبُونا أَلَى اللَّهَ رُلْفي - (ہم اِن كواس لئے بوجے ہیں كہ وہ ہمیں اللہ سے قریب كر دیں)۔

اس کے باوجود ملّہ میں اسلام نشوو نمانہ پاسکا۔ محمد کی تیرہ سالہ مسلسل دعوت اسلام اور ملّہ میں معجز اتی آیات کا نزول بھی بار آور نہ ہو سکا۔ اندازے کے مطابق صدی کے آخر تک اسلام قبول کرنے والوں کی تعداد سوسے زیادہ نہ تھی۔

محمد کی تیرہ سالہ شب وروز کی محنت قریش کی ہٹ دھر می اور عناد کو توڑنے میں ناکام رہی۔ اس دوران اسلام قبول کرنے والوں میں ابو بکر، عمر بن اسلام قبول کرنے والوں میں ابو بکر، عمر بن خطاب، حمزہ بن عبد المطلب، عبد الرحمٰن بن عوف اور سعد بن ابی و قاص وغیرہ شامل تھے۔ اور ان کے علاوہ اسلام قبول کرنے والے نچلے اور غریب طبقے سے تعلق رکھنے والے لوگ تھے جن کی حجازی معاشرے میں کوئی حیثیت یامقام نہیں تھا۔

ورقہ بن نوفل نے رسمی طور پر خو داسلام قبول نہ کیالیکن محمد کی حمایت کی اور اُنھیں مشورہ دیا کہ ابو بکر کو اسلام قبول کرنے سے اسلام قبول کرنے سے

د عوت اسلام پر اچھااثر پڑے گا۔ اور ایساہی ہوا۔ لینی اُن کے اسلام قبول کرنے کے نتیج میں عثمان بن عفان، عبدالر حمٰن بن عوف، طلحہ بن عبیداللہ، سعد بن الی و قاص اور زبیر بن عوام مسلمان ہوئے۔

اسلام کی تبلیغ کے سلسلہ میں محمد کی حد درجہ استقامت اور پائیداری بہت اہمیت کی حامل ہے۔ ایک اعلیٰ مقصد کی خاطر اُن کی ثابت قدمی اور استواری یوں ظاہر ہوتی ہے کہ کوئی چیز بھی اُنھیں اسلام کی دعوت سے نہ روک سکی۔ نہ وعدہ نہ وعید، نہ تمسخر نہ استہزا اور نہ کمزور ساتھیوں پر ہونے والا ظلم۔ اس کے علاوہ محمد ایک چارہ جُو انسان شھے چنانچہ اُنھوں نے ہر وسیلہ استعمال کیا۔ بعثت کے پانچویں سال اپنے ساتھیوں کو حبشہ کے حکمر ان کے پاس اس امید پر بھیجا کہ وہ ان کی مدد کرے گا۔ حبشہ کا حکمر ان خدا پرست اور مسیحی تھا۔ اس لیے ضروری ہوگا کہ وہ اُن لوگوں کی مدد کرے ،جوبت پرستی کے خلاف اُٹھ

اس بات نے قریش کو فکر مند کر دیا۔ اور اُنھوں نے اپنے چند آدمیوں کو نجاشی کے ہاں تحا کف کے ساتھ اس استعمالیوں کو ساتھ اس امید پرروانہ کیا۔ کہ وہ ان مہا جرول کی باتوں پر کان نہ دھرے، اور اس کی بجائے مسلمانوں کو منحرف و مجرم گردانے۔

شائد آغاز میں قریش نے دعوت اسلام کو زیادہ اہمیت نہ دی اور مجمد کی تحقیر، تمسخر اور استہزا پر ہی اکتفا کیا۔ اور اُنھیں دیوانہ، شاعر، یادہ گو، جھوٹا، کا بن اور شیطان کے زیر اثر کہتے رہے۔ لیکن مجمد کی تبلیغ میں ثابت قدمی کے نتیج میں چند معزز اور اہم لو گول کے مسلمان ہونے سے وہ فکر مند ہو گئے۔

محمد کے ساتھ قریش کے روز بروز بڑھتے عناد و مخالفت کی وجہ واضح تھی۔ رؤسائے قریش کاخیال تھا، اور وہ اس میں وہ برحق بھی تھے کہ اگر محمد اپنے مقصد میں کامیاب ہو جاتے ہیں تو اُن کی روزی کاوسلیہ خطرے میں پڑجائے گا۔

کعبہ عرب قبائل کی زیارت گاہ تھی۔ ہر سال ہزاروں لوگ وہاں آتے تھے۔ شاعر اور شعلہ بیان مقرر اکشے ہوتے۔ پورے شہر میں ایک میلے کا ساساں ہوتا تھا۔ جزیرہ عرب کے لوگ آکر خرید و فروخت کرتے۔ مزید بر آل ملّہ کے لوگوں کی روزی اور رؤسائے قریش کی شان وشوکت کا انجھار ان بدوؤں کی آمدیر تھا۔ عربی بڈوکعبہ کے بتوں کی زیارت کیلئے ملّہ آتے تھے۔

اگر نئے مذہب کی وجہ سے کعبے سے بتوں کو ہٹادیا جاتا تو کسی نے بھی کعبہ کارخ نہیں کرنا تھا۔ چنانچہ پندرہ سولہ سالوں بعد جب اسلام نے قوت پکڑی اور دسویں ججری میں ملّہ فتح ہوا اور واضح قر آنی آیت کے مطابق پنجمبر نے خانہ کعبہ میں مشر کین کا داخلہ بند کر دیا تو مسلمان بھی اپنی روزی کیلئے فکر مند ہوئے۔ جن کی پریثانی دور کرنے کیلئے سورت اللّہ وہتے کی آیت نمبر 28 سال نازل ہوئی۔

" إِن حِفتُه عَيلَةً فَسَوتَ يُغنيكُمُ اللهُ مِن فَضلِهِ "(اور اگرتم كومفلسى كانوف ہو تو خداچاہے گا توتم كو اپنے فضل سے غنی كر دے گا)۔

جب محمد کو اپنی تبلیغ سے ہٹانے میں قریش کو مایوسی کا سامناہوا، اور خصوصاً اُنھیں دعوت اسلام سے لاحق خطرات کا احساس ہوا تو رؤسائے قریش نے مسئلے کو سنجیدگی سے حل کرنے کی روش اختیار کی۔ وہ سب خطرات کا احساس ہوا تو رؤسائے قریش نے مسئلے کو سنجیدگی سے پہلے ابو طالب جو اپنے لوگوں میں عمر رسیدہ تھے، کے پاس بیر سوچ کر گئے کہ اُن کی بات جیتیج پر اثر کرے گی۔ اور اُنھیں کہا کہ وہ محمد کو اس کام سے روکیں اور اس کے عوض وہ محمد کو خانہ کعبہ میں کوئی منصب اور مقام دے دس گے۔

جب ابوطالب اپنے بھتیج کو اپنی دعوت سے باز رکھنے میں ناکام ہوئے، تو تمام قریش نے فیصلہ کیا کہ کوئی بھی بنو ہاشم کے ساتھ تعلق نہیں رکھے گا۔ پچھ عرصہ تک اُنھوں نے بہت نکلیف میں وقت گزارا، تا آنکہ چند آدمیوں کی عربی حمیت نے جوش مارا، اور وہ بنی ہاشم کو اس حالت سے باہر لائے۔اس واقعہ کے بعد اور خصوصاً ابوطالب کی موت کے بعد جب محمد کو اپنے مقصد سے ہٹانے کی کوئی امید باقی نہ رہی۔ تو انھوں نے انتہائی قدم اٹھانے حربہ کا فیصلہ کیا۔

قید کر دیا جائے، جلا وطن کیا جائے یا قتل کر دیا جائے۔ ان تین تجاویز میں سے کافی بحث کے بعد قتل کرنے کو دانش مندانہ ترین فیصلے کے طور پر قبول کر لیا گیا، اور ضروری سمجھا گیا کہ سب لوگوں کے ہاتھ اس خون میں رنگے ہو تا کہ بنو ہاشم کسی ایک قبیلے سے انتقام نہ لے سکیں۔ یہ فیصلہ بعثت کے بار ہویں یا تیر ہویں سال ہواتھا، جو پنجمبر کے مدینہ ہجرت کا سبب بنا۔

## مجزه

ایک ایرانی کے نزدیک اُس کے ہر درو دیوارسے معجزات کی بارش ہوتی ہے اور ہر امام زادہ خواہ اُس کا نسب کتنا ہی مشکوک کیوں نہ ہو، وہ مسلسل معجزات برپا کر تار ہتا ہے۔ لیکن قر آن کا جائزہ لیتے وقت ہمیں بہت جیرانی ہوتی ہے کہ وہاں معجزے کا کوئی ذکر نہیں ہے۔

خِلالهَا تَفجيراً ـ اَوتُسقِط السَماء كَما رُعَمت عَلَينا كِسفاً اَوتَأْتِي بِاللّٰهِ وَالْمَلائِكَة قَبيلاً ـ اَويَكُونَ لَك بَيتُ مِن رُحرُ فِ اَوتَرق فِي السّماء وَ لَن نُؤمِنَ لِرُقِيّ كَتِي تُنَوَّلَ عَلَينا كِتاباً نَقَرُوهُ قُل سُبحانَ رَبِّي هَل كُنتُ اِلاّ بَشَراً رَسُولاً

(اور کہنے گئے کہ ہم تم پر ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ ہمارے لئے زمین سے چشمہ جاری کر دو، یا تہمارا تھجوروں اور انگوروں کا کوئی باغ ہو اور اس کے نتی میں نہریں بہا نکالو، یا جیساتم کہا کرتے ہو ہم پر آسان کے فکڑے لا گراؤ یا خدااور فرشتوں کو سامنے لاؤ، یا تو تمہارا سونے کا گھر ہو یا تم آسان پر چڑھ جاؤ۔ اور ہم تمہارے چڑھنے کو بھی نہیں مانیں گے جب تک کہ کوئی کتاب نہ لاؤ جسے ہم پڑھ بھی لیں۔ کہد دو کہ میر اپرورد گاریاک ہے میں توصرف ایک پیغام پہنچانے والا انسان ہوں)۔

ان تین آیات کے فوراً بعد منکرین کے تقاضوں پر تعجب کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

وَما مَنَع النَّاسَ أَن يُؤمِنُوا إِذَا جاءَهُمُ الهُدى اللّا أَن قالُوا اَبَعَثَ اللهُ بَشَراً يَسُو لاَ ـ قُل لَو كانَ في الأَرضِ مَلا يُكَهُ يَمَشُونَ مُطَمَّبَتِينَ لِنَزَّلنا عَلَيهِم مِنَ السُماءَ مَلكاً يَسُولاً

(اور جب لو گوں کے پاس ہدایت آگئ توان کو ایمان لانے سے اس کے سواکوئی چیز مانع نہ ہوئی کہ کہنے گئے کہ کیا خدانے آدمی کو پیغمبر کر کے بھیجاہے، کہہ دو کہ اگر زمین میں فرشتے ہوتے چلتے پھرتے توہم اُن کے پاس فرشتے کو پیغمبر بناکر بھیجۃ:الإسرّاء۔94)

یہ دونوں آیات واضح اور منطقی ہیں۔ وہ انسان جو اُنھی لوگوں میں پیدا ہوا۔ اُن سے بہتر سوچتا تھا، اُن سے رُبار سوچتا تھا، اُن سے رَبار سوچتا تھا، اُن کی مفر اور زیادہ واضح دیکھتا تھا۔ اُن کی خر افات و اوہام کے باطل ہونے کی طرف اشارہ کرتا تھا، اور اُن کی مفر اور خلاف انسانیت عادات کی نفی کرتا تھا۔ اُس کی سچی اور واضح باتوں کو کسی عذر کی ضرورت نہ تھی۔ لیکن اُن کے مخالفت اور حیلہ گیری کی وجوہات بھی واضح تھیں۔ لوگ اپنی مضحکہ خیز اور جاہلانہ عادات کے عادی سے جو بچین کی تلقین کے نتیج میں اُن میں جڑ پکڑ چکی تھیں۔ بیبیوں صدی جسے عقل وروشن کی صدی تھے جو بچین کی تلقین عقائد و صدی کانام دیاجاتا ہے۔ کیا اب بھی ویسائی نہیں ہے جہاں لاکھوں لوگوں نے اپنی عقل کو تلقینی عقائد و عادات کے تابع رکھا ہواہے ؟۔

اُن وقتوں میں لوگوں کا ایک ایسے انسان کی پیروی سے شروع میں انکار کرنا جو اُنھیں اپنے اجداد کی عادات وعقائد کو چھوڑنے کا کہہ رہاہو، ایک قابل فہم بات ہے۔ اور اگروہ آدمی بید دعویٰ کرے کہ میں خدا کی طرف سے بھیجی گئی باتیں بتار ہاہوں، تو وہ اس کا ثبوت تو مائکیں گے، جب کہ خود یہ شخص پہلے پیمبروں کے مختلف معجزات کا قائل تھا اور اُنھیں وہ قصے سنا چکا تھا جو اُس نے دوسرے مذاہب کے پیروکاروں سے اُن کے نبیوں کے متعلق سنے تھے۔ فارسی کی مشہور مثل ہے" باو سرد نشان زمستان پیروکاروں سے اُن کے نبیوں کے متعلق سنے تھے۔ فارسی کی مشہور مثل ہے" باو سرد نشان زمستان

است "6 ( شنڈی ہوا سر دیوں کی علامت ہوتی ہے)۔ لہذا اب وقت آ چکا تھا کہ کوئی معجزہ و کھایا جائے۔ قریش کسی ایسے شخص کی پیروی کے لیے تیار نہ سے جو اُنھی جیسا تھا۔ اور وہ یوں کہتے تھے۔ وقالُو ما لھ ذَا الرَّسُولِ يَا كُلَ الطّامَة وَ يَمَشَى فَيُ الاسواقِ لَولا أَنزِلَ ٱليهُ مَلَك فَيكُونَ مَعَهُ نَذِيْرًا۔ أَو يُلقَى اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلْمَا اللّهُ عَنْ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَالَمُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلَا عَالْهُ عَالْمُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَا عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَا عَالْمُ عَلْمُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَا عَا عَلْمُ اللّهُ عَا عَالْمُ عَلَا عَالْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ

(اور کہتے ہیں کہ یہ کیسا پیغمبر ہے کہ کھا تا ہے اور بازاروں میں چلتا پھر تا ہے۔ کیوں نازل نہیں کیا گیااس کے پاس کوئی فرشتہ اس کے ساتھ ہدایت کرنے کور ہتا یااس کی طرف (آسان سے) خزانہ اتارا جاتا یا اس کا کوئی باغ ہوتا کہ اس میں کھایا کر تا۔ اور ظالم کہتے ہیں کہ تم توایک جادوزدہ شخص کی بیروی کرتے ہو:اللَّفر قان۔ 7،8)۔

گویا اُن کے نزدیک بازار جانا اور کھانا مقام نبوت کے خلاف تھا۔ شائد وہ توقع کر رہے تھے کہ نبی کو دوسرے انسانوں کی طرح نہیں ہونی چاہیے۔ اس دوسرے انسانوں کی طرح نہیں ہونا چاہیے اور اسے کھانے اور پینے کی حاجت نہیں ہونی چاہیے۔ اسی سادہ لوحی کی وجہ سے وہ الی یا تیں کرتے تھے۔

ان تقاضوں اور حیلہ جوئی کے مقابلے میں پیغیر نے جواب نہیں دیا اور معجزات کے تقاضے پر بھی خاموشی اختیار کی۔ لیکن بعد کی آیات میں اُن کے اعتراضات کا خدا کی طرف سے جواب دیاجا تا ہے۔ وما أَرْسَلنا قَبَلَكَ مِنَ الْمُرسَلينَ إِلَّا إِنَّهُ حِلْقاً كُلُونَ الطَّعامَ وَيَحَسُونَ فِي الأَسُواق

122

<sup>61:</sup> چیسے ٹھنڈی ہوائیں موسم سرماکی علامت ہوتی ہیں، ای طرح کوئی انسان اگر غیر فطری واقعہ یا معجزہ برپاکر پائے تووہ معجزہ اُس کے نبی ہونے کا ثبوت ہو تاہے۔انگریزی ترجے میں اس کہادت کامفہوم یوں بیان کیا گیاہے:" دوسروں کی قابلیت کی تعریف اپنی نااہلیت کا اعتراف ہو تاہے"۔

(اور ہم نے تم سے پہلے جتنے پیغیر بھیج ہیں سب کھانا کھاتے تھے اور بازاروں میں چلتے پھرتے تھے: الفُرقان \_20)۔

سورت الحِجر کی آیت 6 اور 7 میں اس قضیے کی تکرار ہوتی ہے۔ منکرین کاواضح انداز میں کہنا تھا کہ یہ جو سوچتاہے کہ قر آن اس پر نازل ہواہے، یہ پاگل ہے،اگر پچ کہتاہے تو فرشتے کوسامنے لائے۔

قالُوايا أَيُّهَا الّذي نُزَّل عَليهِ الذِكُو إِنَّكَ لَمَجنُونَ. لَو ماتَأْتِينا بُالْمُلاثِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ الصّارِقينَ

(اور کہتے ہیں اے وہ شخص جس پر قر آن نازل کیا گیا ہے بے شک تو مجنون ہے۔اگر تم سچے ہو تو ہمارے یاس فرشتوں کو کیوں نہیں لاتے )

سورت الأنبياء كي اولين آيات ميں ان مطالب كي تكر ار ہو تى ہے۔

هَلْ هٰذَاۤ اِلَّابَشَرُّ مِّفُلُكُمۡ اَفَقَاٰتُوۡنَ السِّحۡرَ وَاَنتُمۡ تُبْصِرُوۡنَ ـ بَلۡ قَالُوٓا اَضْغَاتُ اَحُلامٍ بَلِ افْتَار لهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَاۡتِنَا بِاٰيَةٍ كَمَاۤ اَنْسِلَ الْاَوَّلُوۡنَ

(یہ تمھاری طرح ایک انسان ہی توہے پھر کیاتم دیدہ دانستہ جادو کی باتیں سنتے جاتے ہو۔ بلکہ کہتے ہیں کہ یہ بہبودہ خواب ہیں بلکہ اس نے جھوٹ بنایا ہے بلکہ وہ شاعر ہے پھر چاہیے کہ ہمارے پاس کوئی نشانی لائے جس طرح پہلے پنجمبر بھیجے گئے تھے: آیت 3اور 5)

پغیبرنے ان کوجواب میں صرف یہ کہنے پر اکتفاکیا کہ خداوند فرما تاہے۔

وماً اَرْسَلْنَا قَبْلُكَ اِلَّارِجَالَا ثُوْجِيَّ الِنَهِمْ فَسُئَلُوَّا اَهُلَ اللِّ كُرِ اِنْ كُنْتُمْ لاَتَعُلَمُوْنَ ـ وَمَا جَعَلْنَهُمْ جَسَمًا لَّا يَأْتُلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوْا خِلِدِيْنَ (اور ہم نے تم سے پہلے بھی تو آد میوں ہی کور سول بنا کر بھیجا تھاان کی طرف ہم وتی بھیجا کرتے تھے اگر تم نہیں جانتے تو اہل کتاب سے پوچھ لو۔ اور ہم نے اُن کے ایسے بدن بھی نہیں بنائے تھے کہ وہ کھانانہ کھائیں اور نہ وہ ہمیشہ رہنے والے تھے: الاُذبیئاء۔ 8،7)

مجموعی طور پچیس سے زائد بار کمی سور توں میں اس حیلہ جوئی اور معجزہ دکھانے کے تقاضے کا ذکر ہے اور ان تقاضوں کے جو اب میں پنجیمر نے یا تو خاموثی اختیار کی یاواضح طور فرمایا کہ میں تم جیساہی ایک انسان ہوں، مجھے خدا کی طرف سے وحی اور الہام ہوتا ہے۔

سورت یُونس کی آیت نمبر 20 انہی معنوں سے متعلق ہے۔

وَيَقُولُونَ لُولا أُنزِلَ عَلَيهِ آيَةٌ مِن رَبِّهِ فَقُل إِنِّمَا القيبُ بِيَّهِ فَانتَظِرُوا إِنّي مَعَكُم مِنَ المُنتَظِرينَ

(اور کہتے ہیں کہ اس پر اس کے پرورد گار کی طرف سے کوئی نشانی کیوں نازل نہیں ہوئی۔ کہہ دو کہ غیب کاعلم توخدا کو ہے سوتم انتظار کرو۔ میں بھی تمھارے ساتھ انتظار کر تاہوں)۔

اور سورت الدّعدى كى آيت نمبر 7 ميں بھى دوبارہ اسى بات كى تكر ار ہے كہ پیغمبر صرف اس پیغام كو پہنچا تا ہے جو اسے دیا گیاہے لیكن نشانی كيوں نازل نہيں ہوتی كاجو اب نہيں دیا گیا۔

وَيَقُولُ ٱلذَينِ كَفَوُ والولا أُنزِلَ عَلَيهِ آيَهُ مِن رَبِّهِ إِنَّمَا أَنتَ مُنذُرُ وَلِكُلِّ قَومِ هادٍ

(اور کا فرکھتے ہیں اس کے رب سے اس پر کوئی نشانی کیوں نہیں اتری تم تو محض ڈرانے والے ہوں اور ہر قوم کے لیے ایک رہبر ہوتا آیاہے )۔

یعنی کا فرکتے ہیں کہ اس کی گفتار کی سپائی کا کوئی اشارہ رب کی طرف سے ظاہر کیوں نہیں ہو تا؟۔ یہاں خدا فرما تا ہے کہ تم صرف انتباہ کرتے ہو اور ہر قوم کا ایک پیشوا ہو تا ہے۔ یعنی تم ھارا کام بہنچا می پہنچانا ہے، معجزے دکھانا تم ھارا کام نہیں ہے۔

مشر کین کے اعتراض میں پنجیمر کا یہ جواب دینا کہ میں مبشر و منذر ہوں گویااس بات کا اعتراف تھا کہ منجزہ صرف خداوند کی ذات سے مخصوص ہے۔ دوسری جگہ پر اس بات کی تکرار ہوتی ہے کہ پنجیمر قرآن کو اپنامجزہ قرار دیتے ہیں۔

وَقَالُو لُولا أُنزِلَ عَلَيهِ آياتُ مِن قُل إِنَّمَا الآياتُ عِندَاللَّهِ وَإِنَّمَا أَناَ نَذِيُر مُبينُ

(اور کہتے ہیں کہ اس پر اس کے پر وردگار کی طرف سے نشانیاں کیوں نازل نہیں ہوئیں کہہ دو کہ نشانیاں توخداہی کے پاس ہیں۔اور میں تو تھلم کھلا ہدایت کرنے والا ہوں:العَنکبوت۔50)۔

لیکن اس کے بعد خداوند اسی سورت کی اگلی آیت میں فرماتے ہیں۔

اوَلَم يَكبِهِم أَنَّا اَنزَلنا عَلَيك الكِتاب يُتلى عَلَيهم إنَّ فِي ذِلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكرى لِقَوم يُؤمِنُونَ

( کیا اُن لو گوں کے لئے یہ کافی نہیں کہ ہم نے تم پر کتاب نازل کی جو اُن کو پڑھ کر سنائی جاتی ہے۔ پچھ شک نہیں کہ مؤمن لو گوں کے لیے اس میں رحمت اور نصیحت ہے )۔

سورت الدلك ميں مشركين كہتے ہيں۔ "تم جو قيامت كے آنے كا كہتے ہو، وہ كب آئے گی" تواس كی تصرت كى جاتى ہے كہ اس كاعلم صرف خداوندسے مخصوص ہے، ميں صرف ڈرانے والا ہوں۔

وَيَقُوْلُونَ مَنِى هٰذَا الْوَعُدُ إِنْ كُنْتُمْ صِدِقِيْنَ - قُل إِنَّمَا العِلمُ عِندَ اللَّهِ وَ إِنَّمَا أَنَا نَذِيدُ مُبينُ

(اور وہ کہتے ہیں کہ یہ وعدہ کب ہو گا اگر تم سے ہو۔ کہہ دواس کی خبر تواللہ ہی کوہے اور میں توصاف صاف ڈرانے والا ہوں:الملك - 26،25)

سورت النَّاز عَات کے آیات نمبر 44،44، 45 میں دوبارہ روز حشر کا ذکر آیا ہے۔ جہاں واضح لفظوں میں رسول کواس کاعلم ہونے کی نفی کی گئی ہے۔

فيمر أنتَ مِن ذِكريها - إلى رَبك مُنتَهيها - إلَّما أنتَ مُناوِرُ مَن يَخشيها

( شمصیں اس کے ذکر سے کیا واسطہ۔ اس کے واقع ہونے کا تمہارے رب کو ہی علم ہے۔ تم تو اس کو ڈرانے والے ہو جو ڈر تاہے )۔

مشر كين كا معجزه و كھانے پر مسلسل اصرار اور قسم كھانا كه اگر أخيس معجزه و كھايا جائے تووہ ايمان لے آئيں گے،اس قدر برٹرھ گيا كه مسلمان آبادى حتى كه پنجبر كے دل ميں به آرزو پيدا ہوتى ہے كه كاش خدا اُن پر فضل كر تا اور مشر كين كا تقاضا پوراكرنے اور ان كى رسالت كى تائيد كرنے كيلئے اُخھيں ايك ايسے معجزے سے نواز تا جے د كھے كر مشر كين دنگ رہ جاتے اور ايمان لے آتے۔سورت الاُنعَامہ كى بيہ تين آيات پر ھيں۔

وَاقْسَمُوْ الِاللهِ جَهُنَ اَيُمَاهِمْ لَيِنُ جَاءَهُمُ اليَقُ لَيُؤْمِئُنَّ بِهَا قُلْ اِثَّمَا الْأَلِثُ عِنْدَ اللهِ وَمَا يُشْعِرُ كُم اَهَمَا إِذَا جَاءَتُ لا يُؤْمِئُونَ \_ وَنُقَلِّبُ اَفَ عِرَمَةُمُ وَاَبْصَابَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِئُوا بِهَ اَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَنَبُهُمْ فَيُ طُفْيَاهِمْ جَاءَتُ لا يُؤْمِئُونَ \_ وَنُقَلِّبُ اَفَعِيلُهُمْ الْمَوْقَى وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَّا كَانُو الْيُؤْمِئُوا اللَّهَ يَعْمُونَ \_ وَلَوْ اَلْتَهُمُ مُنْ يَعْهُونَ \_ وَلَوْ الْيَؤْمِنُونَ اللهِمُ الْمَلْوَى مُنْ اللهُ وَلا يَعْمَلُونَ وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَّا كَانُو الْيَؤْمِنُونَ اللهُ وَالْكِنَّ اللهُ وَالْكِنَّ الْكُورُهُمُ يَعْهَلُونَ \_ وَلَا اللهُ وَالْكِنَّ اللهُ وَالْكِنَّ الْكُورُهُمُ يَعْهَلُونَ \_ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَ عَلَيْهُمُ مُنَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَوْلُونَ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَنَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاكُونُ اللَّهُ وَلَا لَوْلُولُولُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَالَاللَّهُ وَلَا لَلْ اللَّهُ وَلِكُنّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِلَّا اللَّهُ وَلَا لَكُونَا اللَّهُ وَلَا لَا لَا لَاللَّهُ وَلَالِكُونَ اللَّهُ وَلِلْكُونَ اللَّهُ وَلِلْكُونَ اللَّهُ وَلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا لَاللّذِي اللَّهُ وَلِلْكُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ الللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِلْمُ لَلْمُ اللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(اور یہ لوگ خدا کی سخت سخت قسمیں کھاتے ہیں کہ اگر ان کے پاس کوئی نشانی آئے تووہ اس پر ضروری ایمان لے آئیں۔ کہہ دو کہ نشانیاں توسب خدائی کے پاس ہیں۔ اور شمصیں کیا معلوم ہے نشانیاں آ بھی جائیں تب بھی ایمان نہ لائیں، اور ہم ان کے دلوں اور آئکھوں کو پھیر دیں گے جیسے یہ اس پر پہلی دفعہ ایمان نہیں لائے اور ان کو چھوڑ دیں گے کہ اپنی سرشی میں بہکتے رہیں، اور اگر ہم ان پر فرشتے بھی اتار دیتے اور مردے بھی ان سے گفتگو کرنے لگتے اور ہم سب چیزوں کو ان کے سامنے لا موجود بھی کر دیتے تو بھی یہ ایمان لانے والے نہ تھے گریہ کہ اللہ چاہے لیکن اکثر جابل ہیں: 111،110،109)۔ دیتے تو بھی یہ اگر پیغبر اُنھیں ایک معجزہ دکھا دیں جس کی اُنھوں نے خواہش کی ہے تو دہ آئے پر ایمان لے آئیں گے۔ اور خداوند محمد سے کہتے ہیں کہ اُنھیں کہو، معجزہ مجمد سے نہیں بلکہ خدا کی وہ آئے پر ایمان لے آئیں گے۔ اور خداوند محمد سے کہتے ہیں کہ اُنھیں کہو، معجزہ مجمد سے نہیں بلکہ خدا کی

ذات سے مخصوص ہے۔ گو مایہ بات صحیح ہے کہ فطرت کو تبدیل کرناکسی بھی انسان کے بس میں نہیں ہے خواہ وہ پیغیبر ہی کیوں نہ ہو۔ یعنی قوانین فطرت کو تبدیل نہیں کیا حاسکتا اور نہ ہی اُن کے الٹ کچھ واقع ہو سکتا ہے۔ جلانا آگ کی خصوصیت ہے اور یہ خصوصیت ہمیشہ سے اس میں موجو د ہے۔ 2: فرمایا گیا کہ شمصیں کیامعلوم، اگر ہم شمصیں معجزہ دے بھی دیتے توبیہ پھر بھی ایمان نہ لاتے۔اس قضیہ کاجواب دیتے ہوئے یہ کہاجاسکتاہے، کہ یہ کسے معلوم ہوا کہ اگر اُنھیں معجزہ د کھابھی دیاجائے تو یہ پھر بھی ایمان نہیں لائنس گے ؟۔ ظاہر سی بات ہے کہ یہ انسانی فطرت ہے کہ اگر اسے معمول سے ہٹی ہوئی کوئی بات نظر آئے تووہ حیران ہو تاہے اور جو کوئی اُسے حیران کن یامافوق الفطرت چیز د کھائے گا، تووہ اُسے ستائش کی نظروں سے دیکھے گااور کوئی بعید نہیں ہے کہ وہ اُس کے سامنے سر تسلیم خم کر دے۔ مفسرین کے بقول معجزہ اس لئے نہیں د کھا ما گیا کہ خد اوند کو علم تھا کہ یہ ایمان نہیں لائیں گے۔ 3: فرمایا گیا: "وَ تَقلب افئل هُمْ وَأَلِصابهُ مِي " (اور ہم اُن کے دلوں اور آنکھوں کو پھیر دیں گے کہ بیہ اس پر پہلی نشانیوں پر ایمان نہیں لائے )۔ خداما! میں پیچ کہہ رماہوں فتنہ تمہاری طرف سے ہے۔ اگر قادر مطلق خدا لو گوں کی راہ حق د کھنے کی بینائی ختم کر دیتاہے، تو پھر اُن لو گوں سے کیاتو قع کر سکتاہے اور اُن پر پیغمبر کو کیوں مبعوث کیا گیا؟۔ اور یہ جو فرمایا گیاہے کہ میں نے جو پہلی نشانیاں بھیجی تھیں، ان پہلی نشانیوں سے کیامر ادہے؟۔ کیاان سے مر ادیرانے انہیاء ہیں یا مجمد خود ہیں؟۔ پرانے انبیا کے متعلق کوئی مصدقہ اطلاع نہیں ملتی۔البتہ اگر اس کا تعلق محمد سے بے تو ہمیں قر آن سے شہادت ملتی ہے کہ مشر کین نے ہمیشہ اُن سے معجزہ د کھانے کا تقاضا کیا توانھیں ہمیشہ یہ جواب دیا گیا کہ میں بیشہد (بشارت دینے والا) اور نذید (خبر دار کرنے اور ڈرانے والا) ہوں۔ شائد اس جملے "ہم نے پہلے نشانیاں بھیجیں تب بھی ایمان نہیں لائے "سے مراد قرآنی آبات کا نزول ہو۔ لیکن یہ جواب تسلی بخش نہیں ہے۔

مشر کین قرآنی آبات پر ایمان لے آئیں اور اسے خدا کی طرف سے نازل کر دہ کلام تسلیم کریں، اسی کی

خاطر ہی تووہ نقاضا کر رہے تھے اور دلیل دے رہے تھے کہ عیسی، موسی، صالح اور دوسرے انبیا کے معجزات کو تو قر آن خود تسلیم کر رہاہے، تو محمد بھی اُنھی کی طرح کوئی معجزہ دکھائیں۔

4: خداوند سورت الأنعَام كى آيات 111 ميں فرماتے ہيں۔ اگر فرشتے ان كى طرف بيھيے جائيں اور مُرشتے ان كى طرف بيھيے جائيں اور مُر دے اپنی قبر وں سے اٹھ كران سے باتيں كرنے لگيں توبيہ پھر بھى ايمان نہيں لائيں گے۔ جب كہ وہ تو پنيمبر سے يہ چاہ رہے تھے كہ اپنے باتوں كى تصديق كيكئے فرشتے كو آسان سے پنچے زمين پر لاؤيا عيسىٰ كى مانند مُر دے كوزندہ كرو۔ پنيمبر كى آرزو تھى كہ پچھ ايما ہو جائے كيكن خداوند أنھيں جواب ديتے ہيں كہ اگراب ابوج بھى گياتو بدائيان نہيں لائمں گے۔

5: اس صورت میں کہ اُنھوں نے ایمان نہیں لانا تھا اور خدا کے علم کے مطابق اُن پر شرک و کفر کی مہر شبت ہو چکی تھی۔ تو چر اُن کے پاس ایک ہدایت اور دعوت دینے والے آدمی کو بھیجنا کیا ایک بیکار امر نہیں تھا؟۔ ایک حکیم و دانا خدا نے حکمت و مصلحت سے عاری ایسا قدم اٹھانے سے گریز کیوں نہیں کیا؟ کیا ایسے عبث کام کو خدا سے منسوب کیا جانا چا ہیے؟۔ یقیناً مذہبی اور پر ہیز گار لوگ جو عقائد کے معالمے میں دلیل و دانش کو نظر انداز کر دیتے ہیں، وہ کہیں گے کہ اس کا مقصد لوگوں کی آزمائش تھی جس سے بدکاروں پر خود واضح ہو جائے گا کہ وہ اپنی بدکاریوں کی وجہ سے آخرت میں عذاب کے مستحق تھر ہے۔ لیکن اس کا جواب سورت الان تفام کی آیت 111 کے آخر میں موجو دہے جہاں خداوند فرماتے ہیں: "الا اُن یَشاء الله "۔ یعنی یہ لوگ ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ خدانہ چا ہے۔ چنانچہ اس قضے کا واحد نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ جب اللہ نہیں چا ہے گا تو یہ ایمان نہیں لائیں گے اور آیت نم ر 10 میں واضح طور پر اس کا مطلب فرمادیا گیا ہے کہ ہم نے ان کی آگھوں اور دل کو حق قبول کرنے کی طرف سے پھیر دیا ہے۔ مطلب فرمادیا گیا ہے کہ ہم نے ان کی آگھوں اور دل کو حق قبول کرنے کی طرف سے پھیر دیا ہے۔ ان آئیات سے پہلے سورت الانعام کی آیت 10 میں فرمایا جاتا ہے: "وَلُو شَاءَ الله مَا آشرِ کُو"۔ (اور اگر خداچا ہتا تو یہ لوگ شرک کریں۔

ایک قادر مطلق خدا کی مرضی کے سامنے ایک کمزور بندہ کیا کر سکتا ہے؟۔ پس مجمد میں بھی اتنی طافت نہیں تھی کہ وہ اِنھیں بت پر ستی سے بازر کھ سکیں، کیونکہ ان کاشر ک توارا دو خداوندی کے تابع تھا۔ تو پھراُنھیں روزِ آخرت کے عذاب سے کیول ڈرایا جارہا تھا؟۔

اگر لوگوں کا ایمان لانامشیت الہی کے تالع ہے۔ توکیا یہ انصاف، حقیقت اور عقلیت کے قریب تر نہیں ہے کہ مشیت الہی لوگوں کو ہدایت اور نیکی کی توفیق دے دیتی، تاکہ انبیا کو بھیجنے کی ضرورت ہی نہ پڑتی، نہ ہی لوگ پنجمبروں سے معجزات کا تقاضا کرتے اور نہ ہی معجزہ برپانہ کرپانے پر اُنھیں عذر تراشنے پڑتے۔

ان آیات اور دیگر آیات کے سیاق سے واضح ہو تا ہے کہ حضور نے مشر کین کے نقاضے کو نظر انداز کر دیا تھا۔ جس کیلئے سورت القیکوید کو بہت اچھے انداز میں استعال کیا گیا ہے۔ جو قران کی تمی سور توں میں سے بلیغ ترین اور شاعر انہ ترین سورت ہے۔ اس کا انداز بیان مسجع اور خوش آ ہنگ ہونے کے علاوہ پنج ببر کے قوت دلائل و خطابت کی روشن مثال ہے۔ لیکن یہاں بھی پنج برنے واضح انداز میں مشر کین کو جواب دینے سے اجتناب کیا ہے۔ بلکہ اس کی بجائے اپنے دعوے کو بہت مؤثر اور واضح انداز میں بیان کیا ہے۔ البتہ تمام مطالب کو خدائی گفتگو کہا گیا ہے۔ چنانچہ اٹھارہ آیات میں اٹھارہ قسمیں کھانے کے بعد خدامشر کین سے مخاطب ہوتا ہے جن کے نزدیک محمد کی باتیں کا بہن کی اختر اعات اور کسی دما فی خلل خدامشر کین سے مخاطب ہوتا ہے جن کے نزدیک محمد کی باتیں کا بہن کی اختر اعات اور کسی دما فی خلل میں مبتلا انسان کا واجمہ بیں۔

إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيْمٍ - ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِى الْعَرْشِ مَكِيْنٍ ـ مُّطَاعٍ ثَمَّ اَمِيْنٍ ـ وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونٍ ـ وَلَقَدُ رَاهُبِ الْأُفْقِ الْهِيْنِ ـ وَمَاهُوَ عَلَى الْقَيْبِ بِضَنِيْنِ ـ وَمَاهُوَ بِقَوْلِ شَيْطُنِ رَّحِيْمٍ ـ

"بے شک یہ فرشتہ عالی مقام کی زبان کا پیغام ہے۔ جو بڑا طاقتور ہے عرش کے مالک کے نزدیک بڑے رتبہ والا ہے۔ سر دار امانت دار ہے۔ اور تمہارار فیق کوئی دیوانہ نہیں ہے۔ اور اس نے اس کو کھلے کنارے پر دیکھا بھی ہے۔ اور وہ غیب کی باتوں پر بخیل نہیں ہے۔ اور وہ کسی شیطان مر دود کا قول نہیں ہے"۔(التّکوید۔19 تا25)

ان لوگوں کی اکثریت جو مسلمان ہونے کیلئے معجزے کا تقاضا کرتے تتے اور خدانے ان کے بارے ہیں فرمایاہے "اور اگر ہم ان پر فرشتے بھی اتار دیتے اور مر دے بھی ان سے گفتگو کرنے لگتے تو بھی بید ایمان لانے والے نہ تتے "لیکن بارہ سال کے بعد جب محمد اور ان کے ساختیوں کی تلوار کو ندی تو وہ ایمان لانے والے نہ تتے "لیکن بارہ سال کے بعد جب محمد اور ان کے ساختیوں کی تلوار کو ندی تو وہ ایمان لے آئے۔ جس کے متعلق خدانے نو و فرمایا ہے۔ "یں ڈھکون فی دینِ الله افواجاً "(لوگ غول در غول خداکے دین میں داخل ہورہے ہیں: النصر۔ 2)۔ اور ابوسفیان کا ایمان لانے کا واقعہ اس کی نمایاں مثال ہے۔ ابوسفیان جو بہت بڑا مخالف تھا، جس نے ہر جنگ میں حصہ لیاوہ دسویں ججری میں مسلمان ہو گیا۔ جب محمد چند ہز ار لوگوں کو ساتھ لے کر ملّہ فیج کرنے کیلئے آئے تو عباس بن عبد المطلب اُسے پینیم کے پاس لائے تو پینچم نہیں ہو سکا کہ اللہ کے پاس لائے تو پینچم نے اس سے بو چھا: "تجھ پر افسوس ہو، کیا شمصیں اب تک علم نہیں ہو سکا کہ اللہ کے ساواس دنیاکا کوئی پرورد گار نہیں ہے؟"۔

ابوسفیان نے کہا: "ہاں، مجھے بھی آہتہ آہتہ یہ عقیدہ درست لگنے لگاہے"۔ تب پیغیمر نے پوچھا: "کیا اب بھی اس بات سے مکر ہو کہ محمد اُس کے رسول ہیں؟"۔ ابوسفیان ناگواری سے بڑبڑایا۔ "مجھے اس بارے میں سوچنے کی مہلت درکارہے"۔ عباس نے اسے کہا: "ابوسفیان، جلدی سے مسلمان ہو جاؤ، وگرنہ محمد ابھی تمہاری گردن اتارنے کا حکم صادر کر دے گا"۔ مسلمان لشکر کے درمیان خود کو لاچار پاتے ہوئے ابوسفیان نے اسلام قبول کر لیا۔ اور اس کی تسلّی کیلئے عباس بن عبد المطلب کی تجویز پر پیغیمر نے اس کے گھر کو خانہ کعبہ کی طرح امان کی جگہ قرار دے دیا۔ اور فرمایا: "مَن دَخَلَ بَیتِهُ کَانِ آمِنا" (جو بھی اُس کے گھر میں پناہ لے گامن میں رہے گا)۔ اُسی سال قبیلہ بنو ہوازن پر فتح یانے کے بعد بہت

### زیادہ مال غنیمت ہاتھ آیا تو ابوسفیان اور دیگر قریثی سر داروں کو اس شاہانہ انداز سے نوازا گیا کہ اُس پر انصار کے سر داروں نے ناراضگی کااظہار کیا۔<sup>62</sup>

62: آپ نے ابوسفیان کو سواونٹ دیے۔ بان کے بیٹے معاویہ کو سواونٹ دیے۔ حکیم بن حزام کو سواونٹ دیے۔ بنوعبراللہ کے نفیر بن امیہ کوسو اونٹ دیے۔ علام کو سواونٹ دیے۔ مفوان بن امیہ کوسو اونٹ دیے۔ سبیل بن عمر و کو سواونٹ ہونے ہونے بنوعبراللہ کو سواونٹ دیے۔ سبیل بن عمر و کو سواونٹ اور حویطب بن عبر العزیٰ کو سواونٹ، عیبنہ بن حصن کوسو، اقرع بن حالیں کو سو، مالک بن عوف النصری کو سواونٹ دیے۔ سبیل بن عمر الاسوائی کو سواونٹ دیے۔ ساس کے علاوہ قریش کے مخرمہ بن نوفل، عمیر بن وہب اور بنوعام کے ہشام بن عمر و کوسوے کم دیے ، صحح تعداد تو معلوم نہیں مگر اتنا بیٹی معلوم ہے کہ ان کی تعداد سوے کم تھی۔ سعید بن براوع اور سبھی کو پچاس بچاس بی بند شعر کے۔ رسول اللہ کو پچاس بچاس بی بند شعر کے۔ رسول اللہ کو کامنہ بندی ہو گارہ نہیں کو بالن کی شکایت میں چند شعر کے۔ رسول اللہ کو کامنہ بندی ہوئی آپ نے حابہ سے فرمایا:" جاؤاور اس کی زبان بند کر دو"۔ آپ نے ای بنا پر اُسے اور اونٹ دیے اور اس طرح اُس کامنہ بندہ ہوگیا۔

بنی تمیم کا ایک شخص ذوی الخویسره رسول اللہ کے پاس آیا اور کھڑ اربا۔ آپ اُس وقت لو گوں کو عطادے رہے ہے۔ اُس نے کہا: "اے مجمہ آج جو بچھے آپ نے کہا: "آپ نے معلم کا ایک شخص ذوی الخویسر کیا"۔ رسول اللہ کو عصر آگیا، آپ نے فرمایا: "مر د خدا اگر میر سے یہاں عدل نہیں ہے تو پھر کہاں ہو گا؟"۔ عمر بن خطاب نے کہا:"یار سول اجازت ہو تو میں عصہ آگیا، آپ نے فرمایا: "میں اور خدا اگر میر سے یہاں عدل نہیں ہے تو پھر کہاں ہو گا؟"۔ عمر بن خطاب نے کہا:"یار سول اجازت ہو تو میں اس قتی اور لوگ بھی ہوں اور وہ اس طرح دین میں مکت بھیئی کر مکت نہیں اور برگشتہ ہو جائیں اور تیر کی طرح دین سے نکل جائیں جس کی والمپی پھر ممکن نہیں کیونکہ جب تیر چلے سے نکل جائیں جس کی والمپی پھر ممکن نہیں کیونکہ جب تیر چلے سے نکل ہے تی کو وہ کہیں نشان نے کے علاوہ نظر نہیں بڑتا"۔

جب رسول اللہ نے قریش اور دوسرے قبائل میں وہ عطائقتیم کی جس کاذکر آچکاہے اور انصار کو اس میں سے پھے نہیں دیا، وہ اپنے دل میں اس سے خت ملول ہوئے اور ان ہیں سے بکھے نہیں دیا، وہ اپنے دل میں اس سے خت ملول ہوئے اور ان پر چہ مگلو کیاں کرنے گئے۔ کسی نے بید کہا: "بخد ارسول اللہ اپنی قوم میں کے پاس آئے اور کہا: "یارسول اللہ یہ جماعت انصار آپ کے اس طرز عمل سے کبیدہ خاطر ہے کہ آپ نے اس مال کو صرف اپنی قوم میں تقتیم کر دیاہے اور دوسرے قبائل عرب میں بھی بڑے بڑے عطیے تقتیم کے ،، گر قبیلہ انصار کو اس میں سے پچھے بھی نہیں ملا" ۔ رسول اللہ نے پو چھا: "تمہارااپناکیا خیال ہے؟"۔ سعد نے کہا: "یارسول اللہ، میں بھی اپنی قوم کا ہمنواہوں "۔ تاریخ الرئسل والملوک۔ محمد بن جریر الطبری

اس کے علاوہ وحثی جس نے حمزہ کو قتل کیااور اس کی لاش کا مُثلہ کیا تھا، اور پینجبر کے غیض وغضب اور نفرت کا باعث بنا تھا اور پینجبر نے اُس سے اپنے محبوب چپا کا انتقام لینے کی قسم کھائی تھی۔ جب اس نے پینجبر کے پاس آگر اسلام قبول کیا تو پینجبر نے اسے قبول کرلیا۔ صاف ظاہر ہے کہ اس نے ڈر کے مارے اسلام قبول کیا تھا لیکن پینجبر نے اُس کے اس جبوٹے اسلام کو بھی منظور کرلیا۔

سورت الاُنعَام کی تین آیات کے بارے میں جو کہا گیاہے وہ صرف گمان یامفروضہ نہیں ہے۔ قر آن کی کئی دوسری آیات کے مطالعہ سے بھی اسی بات کی تائید ہوتی ہیں۔ جس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اُن کی نبوت کی تصدیق کے مطالعہ سے بھی نشانی کونہ بھیج جانے سے وہ خود بھی اپنی رسالت کے حوالے سے شک بیت مبتلا تھے۔ سورت یُونس کی 944اور 95 اُن آیات سے زیادہ واضح آبات ہیں۔

فَإِنْ كُثْتَ فِي شَكِّ مِنَّا اَنْزَلْنَا اللَّهِ فَسُلِ الَّذِيْنَ يَقْرَءُونَ الْكِتْبِ مِنْ قَبْلِكَ لَقَّدُ جَاءَكَ الْحُقُّ مِنُ مَّ بِّكَ فَلَا تَكُونَ مَن اللَّهُ مِنَ اللَّهِ عَن كُونَ مِن الْخُوسِ فِينَ وَلاَ تَكُونَ مِن النَّهِ عَن مِن الْخُوسِ فِينَ وَلاَ تَكُونَ مَن اللَّهُ عَن مِن الْخُوسِ فِينَ

(اگرتم کواس بارے میں جو ہم نے تم پر نازل کی ہے پچھ شک ہو تو جو لوگ تم سے پہلے کی کتابیں پڑھتے ہیں ان سے پوچھ لو۔ تمھارے پر ورد گار کی طرف سے تمہارے پاس حق آ چکا ہے تو تم ہر گزشک کرنے والوں میں نہ ہونا۔ اور نہ ان لوگوں میں ہوناجو خدا کی آیتوں کی تکذیب کرتے ہیں نہیں تو نقصان اٹھاؤ گے )۔

کیاان دو آیات کوایک قسم کی ڈرامہ بازی فرض کیاجائے کہ (محمد نے) اِنھیں کمزور عقیدے کے مالک اور شک کرنے والوں کو قائل کرنے کے لیے پڑھا تا کہ اُنھیں کہاجا سکے کہ وہ خود بھی اُن جیسے شکوک و شبہات سے دوچار ہوئے تھے لیکن اب خدانے ان کاشک دور کر دیاہے؟۔ یا یہ دونوں آیات اُس محمد کے باطن اور لا شعور میں چھی آواز تھی جو معجزے سے مایوس ہو چکے تھے ؟۔

صرف یہ دو آیات ہی نہیں جو ایسے مفاہیم ہم تک پہنچاتی ہیں۔ تی صور توں میں الی نظیر ملتی ہے جو ہمیں محمد کے روحانی بحران کی خبر دیتی ہیں۔ چنانچہ سورت مھود کی آیت نمبر 12 میں خدائی عتاب و ملامت کا اظہار ہو تاہے۔

ڡؘڷۼؖڵۘڰؘؾٙٵؠؚڰ۫ؠؘۼڞ؆ٵؽٷۼٙٳڶؿڰۅڞؘٳۑڽٞۑؚ؋ڝۮؠٛڰٲڹٛؾٞڠ۠ۏڷٷٵڶٷڵٲڶ۫ۮؚڶؗٵڷؽۑٷػؙڒٞٲۏڿٵۧۼڡؘۼۿڡٙڵڰ۫ٳڟٞ؆ٙ ٲڶ۫ؾؘڎۮؽؙڒ۠

( توکیاجو و می تنہاری طرف ہوتی ہے اس میں سے پچھ تم چھوڑ دوگے اور اس پر دل تنگ ہوگے اس بناپر کہ وہ کہتے ہیں ان کے ساتھ کوئی خزانہ کیوں نہ اترا ان کے ساتھ کوئی فرشتہ آتا، تم توڈر سنانے والے ہو)۔

پھر سورت الأنغامہ كى آیت 35 میں مورد عتاب تھہرتے ہیں جس سے یہ فرض کیا جاسکتاہے کہ محمد اس وجہ سے بہت دلگیر تھے کہ اُنھیں معجزہ کیوں نہ عطا کیا گیا۔

وَإِن كَانَ كَابُرَ عَلَيكَ إعراضَهُم فَإِنِ استَطَعتَ أَن تَبَتَّقَ نَفَقاً فِي الارمِنِ أَوسُلَّماً فِي الشُماء فَنَاتِيهُم بِآيهِ وَلُوشاءَ اللهُ لِجَمَعَهُم عَلَى الهُدى فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الجاهِلينَ

(اور اگر ان کامنہ کچیر ناتم پر گر ال ہو رہاہے پھر اگر تم سے ہو سکے تو کوئی سرنگ زمین میں تلاش کر لویا آسان سے سیڑھی لگا پھر ان کے پاس کوئی معجزہ لا اور اگر خداچا ہتا توسب کوہدایت پر جمع کر دیتا پس تم ہر گزنادانوں میں سے نہ ہونا)۔

سورت النِّسَاء کی آیات 153 میں یہی بات دوسرے انداز میں آئی ہے۔ اور اس بار اہل کتاب لو گوں سے بات کی جار ہی ہیں۔ ایسالگتا ہے کہ یہودیوں نے بھی معجزہ دکھانے کا تقاضا کیا تھا۔ اور ان کو قائل کرنے کے لئے یہ آیت نازل ہوئی۔

يَستَلُكَ اَهِلُ الكِتابِ اَن تُنَزِّل عَلَيهِم كِتاباً مِنَ السُّماء فَقَدسَالُوا مُوسى اَكبَرَ مِن ذِلِكَ فَقالُوا اَمِنَا اللَّهَ جَهرَةَ فَاَ خَنَهُمُ الصاعِقَهُ بِظُلمِهِم ثُمَّ اتَّخَذُوا العِجلَ مِن بَعدِما جائتهُمُ البَيِّناتُ فَعَفُونا عَن ذِبِك وَ آتَينا مُوسى سُلطاناً مُبيناً

(اہل کتاب تجھ سے در خواست کرتے ہیں کہ تواُن پر آسان سے لکھی ہوئی کتب اتار لائے سومو کی سے اس سے بڑی چیز مانگ چکے ہیں اور کہا ہمیں اللہ کو بالکل سامنے لا کر دکھادے ان کے اس ظلم کے باعث ان پر بجل ٹوٹ پڑی پھر بہت ہی نشانیاں پہنچ چکنے کے بعد بچھڑے کو بنالیا پھر ہم نے وہ بھی معاف کر دیا اور ہم نے موسیل کو بڑار عب دیا تھا)۔

سورت الإسرَاء كى آيت 59 مين معجزه نه لانے كى يون توجيه بيش كى گئى ہے۔

وَما مَتَعَنا أَن نُرسِلَ بِالاياتِ اِلا أَن كَلَّبَ بِهَا الاَوِّلُونَ وَ آتَينا شَمُّودَالناقَهُ مُبصِرَةً فَظَلَمُوا بِها وَ نُرسِلُ بالاياتِ الاَتخويفاً

( اور ہم نے اس لیے معجزات سیجنے موقوف کر دیے کہ پہلوں نے اُنھیں جھٹلایا تھااور ہم نے شمود کو اور ہم نے شمود کو اور نئی کا کھلا ہوا معجزہ دیا تھا پھر بھی اُنھوں نے اس پر ظلم کیا اور سیر معجزات تو ہم محض ڈرانے کے لیے سیجیتے ہیں )۔

جلالین نے اس آیت کی یوں تفسیر کی ہے۔ کہ معجزہ نہ ہونے کہ وجہ بیہ ہے کہ پہلے قوم ثمود کے پیغیبر صالح <sup>63</sup> کے پاس معجزے کے طور پر او نٹنی بھیجی گئی لیکن وہ ایمان نہ لائے تو ہم نے اُنھیں ہلاک کر دیا۔

<sup>63:</sup> جمر کی بہتی میں آباد قوم ثمود پر صالح مبعوث ہوئے۔ ثمودی بت پرست اوگ تنے اور صالح کی تبلیخ کاان پر کوئی اثر نہیں ہو تا تھا۔ ایک دن صالح سے کہنے لگ کہ کہ اگر تم سامنے پڑی چٹان سے ایک گا جس او نٹنی کوبر آمد کرنے کا مججرہ دکھاؤ تو بم تم پر ایمان لے آئیں گے۔صالح کی دعاکے نتیجے میں چٹان ملنے لگی اور پھر چٹان سے ایک بڑی می گا جس او نٹنی نمودار ہوئی جے دکھے کر جندع بن عمروا پے چند

لہذا اگر ہم شمعیں معجزہ دیتے ہیں اور وہ ایمان نہ لائے تووہ بھی ہلاک کیے جانے کے مستحق تھہریں گے۔ ہم چاہتے ہیں کہ مہلت دیں تاکہ محمد کا کام مکمل ہو جائے۔

اس کے بعد والی آیت بھی پڑھنے اور غور کرنے کے قابل ہے۔

وَإِذَ قُلنا لَكَ إِنَّ مَبَّكَ أَحاطَ بِالنَّاسِ وَما جَعَلنَا الرُّوْيَا الَّتِي أَمِيناكَ إِلَّا فِتنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ المُلعونَةَ فِي القُر آنوَ عُنَوِّفُهُم فَما يَزِينُهُم إِلَّا طُغِيانًا كَبِيرًا

( اور جب ہم نے تم سے کہد دیا کہ تیرے رب نے سب کو قابو میں کرر کھا ہے اور وہ خواب جو ہم نے سمجھیں دکھایااور وہ ملعون درخت جس کاذکر قر آن میں ہے ان سب کوان لو گول کے لیے فتنہ بنادیااور ہم توانھیں ڈراتے ہیں سواس سے ان کی شر ارت اور بھی بڑھتی جاتی ہے)۔

خدا اس آیت میں فرماتے ہیں کہ ہم نے تم سے کہا کہ تمھاراخداانسانوں پر بھاری ہے اور ان کا احاطہ کیے ہوئے ہے، یعنی مت ڈرواور اپنی بات کہو۔ دوبارہ فرماتے ہیں کہ وہ خواب جو شخصیں دکھایا گیاوہ لو گوں کا امتحان لینے کیلئے تھا جس سے مراد معراج کی کہانی تھی اور یہ جو خواب کے انداز میں ہواہے اس سے لوگوں کی آزمائش مقصود تھی۔ کیونکہ جب اُخھیں معراج کی کہانی سنائی گئی تو اُٹھوں نے نداق اڑا یا اور کچھ

ساختیوں سمیت ایمان لایالیکن خمودیوں اکثریت بت پرست رہی۔ ایک دن صافح کی او ننمی پانی پنتی اور اس تعدر دودھ دیتی کہ ان لوگوں کے سارے برتن بھر جاتے۔ دوسرے دن شمودیوں کے جانور پانی پینے۔ قوم شمود نے ایک دن فیصلہ کیا کہ وہ او ننمی کوہلاک کر دیتے ہیں تاکہ اُن کے جانور ہر روز پانی پی سکیس، چنانچہ او ننمی ہلاک کر دی گئی۔ او ننمی کا کچہ چیٹا ہو اچٹان کے اندر غائب ہو گیا۔ صافح نے جب او ننمی کومرے ہوئے پایاتو اُن کی آنکھوں میں آنسو بھر آئے اور اُنھوں نے لوگوں کو بتایا کہ تین روز بعد تم پر عذاب آئے گا اور تم سبہلاک کر دیے جاؤگے۔ یہ سُن کر قوم خمود نے صالح کو قتل کرنے کا ارادہ کیا۔ تیسرے دن آسان سے کڑ اکا ہو اجس کی ہولناک چنگھاڑنے ان کے کیلچ چیاڑ دیے اور نیچے سے زبر دست زلز لہ آیا اور سوائے صالح اور اُن پر ایمان والے لوگوں کے پوری قوم شمود ختم ہوگئی۔

اسلام سے برگشتہ ہوگئے <sup>64</sup> فرمایا جاتا ہے۔ ملعون درخت تھوہر جس کاذکر قر آن میں ہے، وہ لوگوں کی آزمائش اور ڈرانے کیلئے تھالیکن وہ اور بڑھ گئے، کیونکہ عربوں نے تمسخرانہ انداز میں کہناشر وع کر دیا تھا کہ آگ کے اندر درخت کیسے اُگ سکتا ہے؟۔

46: ہند ابوطالب کی سب سے بڑی بٹی تھیں کچھ روایات کے مطابق اُن کا نام فائنۃ تھا۔ حضور ہند سے شادی کرنا چاہتے سے لیمن حضور تو خود پچا کے بال مجتابی کی زندگی گرزار رہے تھے، شادی کی صورت میں وہ بیوی کو کیا کھاتے۔ چنا نچہ غربت کی وجہ نے اُن کی ہند سے شادی خود پچا کے بار مجتابی کی زندگی گرار رہے تھے، شادی کی صورت میں وہ بیوی کو کیا کھاتے۔ چنا نچہ غربت کی وجہ نے اُن کی ہند سے شادی نہ ہو سکے۔ ابوطالب نے ہند کا بیاہ ہنو مخووم کے ہمیرہ بن ابووہ ہب سے کر دیا۔ ہمیرہ اسلام کا سخت دشمن تھا، مسلمانوں کے خلاف ہر جنگ میں شرکت کی، جب مگہ فتح ہو انسان کی اجران چلا گیا، وہاں اسے اپنی بیوی کے اسلام قبول کرنے کی خبر فلی، لیکن وہیں رہا اور وہیں موت ہوئی۔ ہمیرہ سے گھر پر سوئے تھے۔ معران کی رات حضور اُم ہائی کے گھر پر سوئے تھے۔ معران کی متعالی اُم ہائی کا یہ بیان ہے: "وہ اُس رات کہیں بھی نہیں گئے تھے۔ وہ اُس رات میر سے گھر سوئے تھے۔ اُنھوں نے مشاکی نماز پڑھی اور وہ سوئے اور ہم سوئے۔ فجر سے کچھ پہلے کاوقت تھا کہ اُنھوں نے بچھے جگایا، شبح کی نماز اداکی اور کہا: "اے ام ہائی! میں اور وہ میں کہیں ہوئی ہو گا ہو کہ کے رہی ہو ہیں ہو ہے۔ وہ اُس رات میر سے گھر سے بنجھا اور وہاں نماز کی مساک نماز پڑھی۔ اور پھر صبح کی نماز انہی کی نماز اور کہا تھر کی جو تا ہے۔ ان کا پیٹ نگا ہو گیا جو ایسا کہ تھی کوئی مصری کپڑا تبہہ کیا ہو ابو تا ہے۔ میں نے التھا کی نیار سول اللہ ایان لوگوں کو یہ مت کہنا، وہ شحصیں جھوٹا کہیں گے اور مذات سے تھی کوئی مصری کپڑا تبہہ کیا ہو امو تا ہے۔ میں نے التھا کی نیار سول اللہ ایان لوگوں کو یہ مت کہنا، وہ شحصیں جھوٹا کہیں گیا ور مذات

ام ہانی اپنی ایک حبشیہ باندی کو تھم دیتی ہے کہ وہ حضور کے پیچھے جائے اور سے کہ رسول اللہ لوگوں سے کیا کہتے ہیں اور لوگوں کار دعمل کیا جو تا ہے۔ آپ کو ابوجبل ملتا ہے اور پوچھتا ہے کوئی نئی تازی بات؟۔ آپ فرماتے ہیں:" آج رات مجھے بیت المقدس کی سیر کر انگی گئی "۔ اُس نے تنجب سے کہا:" بیت المقدس کی؟"۔ آپ نے اثبات میں سر ہلایا تو اُس نے کہا، میں اگر اور لوگوں کو لے آؤں تو یہ بات سب لوگوں کو بتاؤگے؟ حضور نے اثبات میں سر ہلا دیا۔

" چنانچہ ابوجہل نے لوگوں کو اکٹھاکر کے آپ سے عرض کیا: جو بات آپ نے جھے بتائی ہے وہ اُنھیں بھی بتائیں۔ چنانچہ آپ نے جُمح کو بتایا کہ میں آج رات بیت المقدس گیا اور وہاں نماز پڑھی۔ اس کو ناممکن سمجھ کر بعض سامعین جیٹلاتے ہوئے سٹیاں بحبانے لگہ، بعض تالیاں سٹنے لگے اور پھر یہ خبر بورے کلّہ میں پھیل گئی"۔ البدارہ والنہارہ، اساعیل بن عمر بن کثیر۔

معراج کاواقعہ مکہ کے لوگوں کے لیے کسی طور بھی قابل قبول نہیں تھا۔" بیٹ کربہت ہے جو مسلمان تھے اور عبادت گذار تھے وہ اسلام سے تائب ہوگئے۔بہت سول نے اسلام سے کنارہ کشی کرلی۔ کچھ حضرت ابو مکر کے پاس گئے اور کہا، اب تم اپنے دوست کے متعلق کیا کہتے بالآخر معجزہ د کھانے کی بجائے جا بجادوزخ کی آگ کی دھمکی دی جاتی ہے۔ چنانچہ سورت الإسرَاء کی آیت 58 میں فرمایا جاتا ہے۔

وَ أَن مِن قَريَهِ إِلاَّ نَحَنُ مُهلِكُوها قُبلَ يَومِ القِيمُه أَوهُ مَدَّابُوها عَذا ابأَشَد يداً \_ ( اور ايي كوئي بتى نهيں جے ہم قيامت سے پہلے ہلاك نه كريں يااسے سخت عذاب نه ديں ) \_

عجب بات ہے کہ خد اجور است باز اور عادل ہے، وہ خو د فرما تاہے۔

وَلَو شِئنا لَاتَينا كُلَّ نَفَسِ هُديها ـ (اور اگر ہم چاہتے ہیں توہر شخص کوہدایت پر لے آتے: السَّجدة ـ 13)

تاہم اس کے بعد جنھیں خود ہی ہدایت دینا مناسب نہیں سمجھا گیا، اُنھیں ہلاکت اور شدید عذاب کی دھمکی دی گئی ہے۔ کیایہ بہتر نہیں تھا کہ اس تشد دکی بجائے معجزہ برپا ہو جاتا تا کہ سب لوگ ایمان لے آتے اور وہ جنگ اور خونریزی نہ ہوتی ؟۔ سورت الانعامہ کی آیت 37 میں معجزہ ظاہر نہ ہونے کا جو عذر ہے وہ عذاب کی دھمکی ہے کم نہیں ہے۔

وقالُوالولانُزّل عَليهِ آيَهُ مِن رَبّهِ قُل إِنَّ اللّهَ قادِرُ عَلَى أَن يُنَزّل آيهِ وَلكِنَّ أكثرَهُم لا يَعلَمُون

( اور کہتے ہیں کہ ان پر ان کے پرورد گار کے پاس کوئی نشانی کیوں نازل نہیں ہوئی۔ کہہ دو کہ خدانشانی اتار نے پر قادر ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے )۔

اس آیت میں عقلی و منطقی اشد لال کہاں ہے۔ منکرین معجزہ کی در خواست کررہے ہیں، اُنھیں جواب دیا جاتا ہے کہ خدا قادر ہے، منکرین بھی جانئے تھے کہ خدا قادر ہے اس کے اُنھوں نے معجزے کا تقاضا کیا تھا۔ چنانچہ "خدا قادر ہے "کی دلیل کی بنیاد پر معجزہ واقع ہو جاناچاہے تھالیکن معجزہ بریانہ ہوا، اور "اکشکر گھھ لایکعلمُون "کہنے پر اکتفاکر لیا گیا۔ لوگ کیا نہیں جانتے تھے اور اسی وجہ سے اُنھوں نے معجزہ درکھانے کا تقاضا کیا تھا۔ لوگوں کے منطقی مطالے اور پیغیبر کے گول مول جواب کے متعلق تفیر جلالین میں یوں لکھا ہے۔

"معجزے کی درخواست کرنے والوں کی اکثریت نہیں جانتی تھی کہ اگر معجزہ و قوع پذیر ہوااور یہ ایمان نہ لائے تو ہلاکت کے مستحق ٹھبریں گے "۔

اوّل، معجزہ واقع ہونے کے صورت میں وہ ایمان کیوں نہیں لائیں گے؟۔

دوم، وہ لوگ جو معجزہ برپا ہونے کے بعد بھی اپنی جہالت اور کم عقلی کی وجہ سے ایمان نہ لاتے، کیا یہ بہتر ہے کہ اُنھیں ہلاک کر دیا جائے؟۔ اور وہ اڑتالیس لوگ جو جنگ بدر میں ہلاک ہوئے تھے اُنھوں نے دنیا کو کون سانقصان پہنچایا تھا؟۔

## معجزه قرآن

گزشتہ باب میں ہم بیان کر چکے ہیں کہ معجزہ دکھانے کے نقاضوں پر محمد نے نفی کی روش اختیار کی۔ اُنھوں نے مشر کین کوجواب میں ہیہ کہا کہ میں تومبشّر اور مَنذِیں ہوں۔ لیکن قر آن کے حوالے سے ان کا ردعمل مختلف تھا۔ جب بھی مشر کین نے قر آن کوخود سے گھڑی ہوئی اور دوسرے لوگوں سے سیٰ ہوئی باتیں قرار دیا تو فوراً اس کا جواب دیا گیا کہ اگر تم سے ہو تواس جیسی دس آیات بناکر لاؤ۔

اَم يَقُولُونَ افتَريهُ قُل فَأَثُوا بِعَشِر سُوى مِثلِهِ مُفتَرَياتِ وَ ادعُوا مَنِ استَطَعنُم مَن دوُنَ اللهُ إِن كُنتُم صادقين ــ

( یا کہتے ہیں کہ تونے قر آن خود بنالیاہے کہہ دوتم بھی ایسی دس سور تیں بنالاؤاور اللہ کے سواجس کو بلا سکو بلالواگر تم سیح ہو: گھود۔ 13)۔

مشر کین نے قر آن کو پہلے وقتوں کے لوگوں کی اساطیر می داستانیں کہا<sup>65</sup>۔ اور دعویٰ کیا کہ اگر ہم چاہیں تواُس جیسی کتاب لاسکتے ہیں۔

وَإِذا تُتلىٰ عَلَيهِم آياتُنا قالوا قَن سَمِعنا لَو نَشاءُ لِقُلنا مِثلَ هٰذا إِن هٰذا إِلاَّ أَساطيرُ الأَوَّلينَ ـ

65: اس آیت کی تغییر میں ابن کثیر لکھتے ہیں کہ اسی باتیں کہنے والا نضر بن حارث تھا۔ وہ اکثر فارس کے علاقے میں جاتا تھا اور وہ ایرانی بادشاہوں کی تاریخ میں جاتا تھا اور وہ ایرانی بادشاہوں کی تاریخ میا کرتا: "کس بادشاہوں اور رستم اسفند یار کے قصوں سے واقف تھا۔ جب بہمی حضور کوئی آیت سناتے تو یہ ایرانی بادشاہوں کی تاریخ سات کر کہتا: "کس نے اچھی قصد خوانی کی ہے، میں نے یا مجمد نے "۔ جنگ بدر میں قیر ہوا۔ حضور نے عقبہ بن ابل معدود خوانی کی ہے، میں اور نے تدی بنایا تھا۔ وہ قتل کے بدلے فدید لین چاہتا تھا۔ کیکن حضور نے فرمایا کہ اس ملحون نے قر آن کی آیت کا مذاق اڑایا ہے، چنانچے علی بن ابوطالب کے ہاتھوں قتل ہوا۔

(اور جب ان کے سامنے ہماری آیتیں پڑھی جاتی ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے من لیااور اگر ہم چاہیں تواس کے برابر ہم بھی کہہ دیں اس میں پہلوں کے قصے کے سوااور کچھ نہیں:الأنفال۔ 31)۔

مشر کین کے اس الزام کہ قرآن پہلے گزرے لوگوں کی کہانیاں ہیں اور اگر چاہیں تو ایساکلام کہہ سکتے ہیں، کے متعلق قرآن میں یوں جواب میں دیا گیا:

قُل لَثِنِ اجتَمَعَتِ الإِنسُ وَالحِنُّ عَلىٰ أَن يَأْتُوا مِمِثْلِ هٰذَا القُر آنِ لا يَأْتُونَ بَمِثْلِهِ وَلو كانَ بَعِضُهُم لِبَعضٍ ظَهيرًا۔

( کہہ دو کہ اگر انسان اور جن سب کے سب مل کر اس قر آن جیسی کوئی چیز لانے کی کوشش کریں تو نہ لا سکیں گے، چاہے وہ سب ایک دوسرے کے مدد گار ہی کیوں نہ ہوں:الإسرّاء۔88)۔

اس وجہ سے محمد قر آن کو اپنی رسالت کی سند سجھتے تھے۔ علمائے اسلام کا بھی اس بات پر انفاق ہے کہ قر آن اُن کا معجزہ ہے۔ لیکن کیا قر آن عبارت، فصاحت اور بلاغت کے لحاظ سے ایک معجزہ ہے یااس کی معانی و مطالب معجز اتی ہیں یا دونوں حوالوں سے یہ کتاب معجز اتی ہے؟، ان پہلوؤں پر اب تک بہت زیادہ بحث ہو چکی ہے اور اکثر علمائے اسلام دونوں حوالوں سے قر آن کو ایک معجزہ گر دانتے ہیں۔

ظاہر ہے کہ اس قسم کی قاطع سوچ کی بنیاد ایمانی شدت ہے نہ کہ غیر جانبدارانہ تحقیق۔ چنانچہ غیر مسلم محققین نے قر آن کی فصاحت اور بلاغت کے دعویٰ کو بہت شدید تنقید کانشانہ بنایا ہے۔ مسلمان علمااس صورت حال سے نیٹنے کیلئے یہ توجیہ پیش کرتے ہیں کہ قر آن کی تفسیر پڑھی جائے۔ چنانچہ جلال الدین سیوطی نے اپنی کیاں۔ "الاتقان فی علوہ القرأن" کا ایک باب اس موضوع کیلئے وقف کیا ہے۔

### قرآن زبان کے لحاظسے

اسلام کے اوّلین دور کے علاء میں مذہبی تعصب اور بغض کی کمی تھی۔ چنانچہ اُن وقتوں کے ایک عالم ابرائیم نظام 66 بہت واضح انداز میں کہتے ہیں کہ قر آن کی تنظیم، ترتیب اور اس کے جملوں کی ترکیب قطعاً معجز اتی نہیں ہے۔ اللّٰہ کاکوئی اور بندہ بھی اس جیسی یا اس سے بہتر کتاب لکھ سکتا ہے۔ قر آن کو البتہ اس لحاظ سے معجزہ قرار دیا جاسکتا ہے کہ اس میں مستقبل کی خبر دی گئی ہے جو کا ہنوں کے انداز کی غیب اس لحاظ سے معجزہ قرار دیا جاسکتا ہے کہ اس میں مستقبل کی خبر دی گئی ہے جو کا ہنوں کے انداز کی غیب کوئی نہیں بلکہ دور بنی سے کام لیتے ہوئے بعد میں پیش آنے والے واقعات کے متعلق بتایا گیا ہے۔ ابرائیم نظام پر لعن طعن کرنے کیلئے ابو منصور عبد القادر بغد ادی 67 اپنی کتاب "الفرق بین الفرق دبیان الفرقة الناجیة منهم "میں ابن راوندی 68 سے نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ قر آن میں واضح انداز میں الفرقة الناجیة منهم "میں ابن راوندی 68 سے نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ قر آن میں واضح انداز میں

66:ابرا اہیم نظام دوسر می صدی ہجری کے ایک عظیم ادیب اور عالم دین تھے۔830ء میں بھر ہیں پیدا ہوئے۔ واصل بن عطاء اور عمر و بن عبید کے جانشین تھے، جو معتزلہ فرقہ کے بانی تھے۔ عظیم عرب ادیب جاحظ انھی کے شاگر دیتھے۔ ابراہیم نظام کاعقیدہ تھا کہ قر آن حادث ہے اور یہ خد اکا کام نہیں ہے۔

67:عبدالقادر بغدادی کاانقال 429 جمری میں ہوا۔ ان کی اس اہم کتاب کاتر جمہ ڈاکٹر محمد جواد نے " تاریخ مذہب اسلام " کے عنوان سے کیا۔

88: احمد بن یکی اراوند می نے 827ء سے 911ء کے دوران زندگی بسر کی، افغانستان کے علاقے راوند میں پیدا ہوئے، ان کے والد یہود می عالم جھے جھوں نے اسلام قبول کر لیا تھا۔ راوند می بغداد منتقل ہوئے۔ پہلے معتزلہ سے تعلق رکھتے تھے، پھر شیعاؤں کے نزدیک ہوئے لیکن آخر میں نازل شدہ مذاہب کے بی مخالف ہو گئے۔ انھیں اسلام کے اولین دور کا منتشک اور فری تھنگر سمجھاجاتا ہے۔ اُن کی تمام کتابیں ضائع ہو چھی ہے۔ لیکن اُن کے ناقدین کی تحریروں میں درج اُن پر کی گئی تقییرے اُن کے خیالات کا پید چپتا ہے، ناقدین اُن کی "کتاب الدھرد" نامی کتاب سے حوالے دیتے ہیں۔ راوندی کے ابقول مجھزات کے شاہد صرف چند اور بہت بی نزد کی لوگ تھے۔ اُن کی باقوں پر یقین نہیں کیا جاسکتا کیو خد چند لوگوں کو جھوٹ ہولئے کی سازش پر باآسانی آمادہ کیا جاسکتا ہے۔ غزوہ بدر میں فرشتوں کی مدد کے المقال کی دعوے کا مذاق اُزاتے ہوئے راوندی کہتے ہیں کہ یہ فرشتے بہت بی کمرور تھے کہ صرف ستر آدمیوں کو ہلاک کریائے، اگر بدر کے اسلامی دعوے کا مذاق اُزاتے ہوئے راوندی کہتے ہیں کہ یہ فرشتے بہت بی کمرور تھے کہ صرف ستر آدمیوں کو ہلاک کریائے، اگر بدر کے اسلامی دعوے کا مذاق اُزاتے ہوئے راوندی کہتے ہیں کہ یہ فرشتے بہت بی کمرور تھے کہ صرف ستر آدمیوں کو ہلاک کریائے، اگر بدر کے اسلامی دعوے کا مذاق اُزاتے ہوئے راوندی کیتے ہیں کہ یہ فرشتے بہت بی کمرور تھے کہ صرف ستر آدمیوں کو ہلاک کریائے، اگر بدر ک

درج ہے کہ اگر انسان اور جن اس بات پر مجتمع ہوں کہ اس جیسا قر آن بنالائیں تو اس جیسا نہ لا سکیں گے۔ پس نظام نے قر آنی نص ؓ کے خلاف بات کی ہے۔

ابراہیم نظام کے شاگر دوں اور پیرو کاروں ابن حزم <sup>69</sup> اور خیاط<sup>70</sup> نے اس تنقید کے جواب میں ابر ہیم کے د فاع میں لکھا۔معتزلہ <sup>71</sup> کے اکثر سر کر دہ لوگ ابراہیم نظام سے متفق تھے اور اُٹھی خیالات کا اظہار

مقام پر پیغیمر کی مد د کے لیے فرشتے راضی تنے تو غزوہ احد کے وقت ایسا کیا ہوا کہ فرشتے نہیں آئے، حالا نکہ اُس وقت پیغیمر کو ان کی مد د کی سخت ضرورت تھی۔ راوندی جج اور شعائر تج کا بھی نداق اڑاتے تھے۔ وہ نماز، وضو پر تنقید کے علاوہ جج پر بھی سوال اٹھاتے ہیں، پیتر ول (پہاڑیوں) کے در میان دوڑنے سے کیا فائدہ یا نقصان پہنچتا ہے؟ صفا اور مروہ کی پہاڑیوں کو اتنی اہمیت کیوں حاصل ہے؟ اس کے مقالے میں مگر کے زد یک واقع جمل ابو قتیس میں کم پارائی ہے؟۔ کعبہ کس حوالے ہے کسی دو سری ممارت ہے بہتر ہے؟۔

69: ابو محمد بن حزم اند کی ایک ایرانی نژاد تھے۔ اُن کے احداد جنگی قبیدی ہوئے۔ دسویں صدی کے وسط میں قرطبہ میں پیدا ہوئے اور گیارہویں صدی کے وسط میں انتقال ہوا۔ عربی زبان میں عربی ادب اور اسلامی موضوعات پر کئی کتا بین کتھیں۔ ان کی وفات کے بعد ان کے بیٹے ابورافع کا کہناتھا کہ ان کے والد نے چار سوکتا بین کتھیں جو ای بنر ارصفحات پر محیط تھیں۔ لیکن سوائے چندا کیک کے اُن کے سب کتابیں ضائح ہو چک ہے۔ فقہ کے حوالے سے ''الحق اور دینی حوالے سے ''الو حید'' ان کی اہم ترین کتابیں سمجھی جاتی ہیں۔ ایک خبر کے مطابق ''الحق ہو چکا ہے۔

70:عبدالرحمٰن بن محمد خیاط معتزلہ کے بانیوں میں سے تھے۔اُن کاعقیدہ تھا کہ خدا کے بھی جسمانی اعضامیں۔

71: معتزلہ اسلام کا ایک معروف فرقہ ہے جس کا ظہور بنی امیہ دور کے آخر ہیں ہوا۔ اور چند صدیوں تک اسلام میں امور کو متاثر کیا۔ اس فرقے کی بنیاد حسن بھری کے شاگر د واصل بن عطاء، نے عمرو بن عبید کی مدر ہے رکھی۔ اس فرقے نے اسلام میں ایک عظیم فکری تحریک کا آغاز کیا، اور مسلمان ایرانی علوم و فلسفہ ہے متعارف ہوئے۔ ان لو گول نے نقل کی بجائے عقل کو ترجے دی اور مذہب کو عقلی بنیادوں پر قائم کرنے کی کو حشق کی۔ معتزلہ عقیدہ نقتر ہے مکر سے۔ ان کے مزد یک اللہ مطلق نیر ہے اور وہ شر کا خالق نہیں ہے۔ اللہ عادل ہے، عدل کے نقاض کی سرا دے، وہ کس کے گناہوں کی سزادے، وہ کس کے گناہوں کو معاون کی سزادے، وہ کس کے گناہوں کو سرا کی کی ایک معاون کی سزادے، وہ کس کے گناہوں کو سرا کہا ہو ہر ہیں۔ خدا کا کوئی جسم نہیں ہے، خدا کو دیکھا نہیں جا سکتا۔ گناہ کی وہ کر شہیں ہو تا بلکہ کفر اور دین کے در میان ہو تاہے۔ معتزلہ نے اپنے عقائد کو ہیش کرنے کے لیے فلسفیانہ، عقلی اور منطق اشدلال کو استعمال کیا۔ اُٹھوں نے اسلام ہیں علم الکلام متعارف کیا اور ای سے وہ قرآن کی تاویل و توجید کیا لیا فلسفیانہ، عقلی اور منطق اشدلال کو استعمال کیا۔ اُٹھوں نے اسلام ہیں علم الکلام متعارف کیا سامنا ہوا۔ معتزلہ کی بی تحقیل کی نظرے اور دھمنی کا سامنا ہوا۔ معتزلہ کی بی تحقیل کی نظرے اور دھمنی کا سامنا ہوا۔ معتزلہ کی بی تحقیل کی نظرے اور دھمنی کا سامنا ہوا۔ معتزلہ کی بی کے مسلمانوں کو

کرتے تھے جو ابر اہیم نظام نے بیان کیے تھے۔ اُن کا کہنا تھا کہ نظام نے قر آنی آیت کے منافی کچھ نہیں کہا۔ قر آنی معجزے کی صورت یوں ہے، کہ پیغیبر کے زمانے میں خدانے اُن لوگوں سے بیہ صلاحیت سلب کرلی تھی کہ وہ قر آن کی نظیر پیش کر سکتے، وگر نہ قر آنی آیات کے مثل لاناصرف ممکن ہی نہیں بلکہ بہت آسان ہے۔

بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ ابوالعلاء المعرسی نامی اندھے شامی شاعر نے گیار ہویں صدی میں "الفصول و الغایات" نامی کتاب قرآن کے مقابلے پر لکھی۔ قرآن میں نارساتر کیبات اور ناکا مل فقرے ہیں جن کو سجھنے کے لیے تغییر کی ضرورت پڑتی ہے۔ غیر ملکی اور نامانوس عربی الفاظ، الفاظ کا معمول سے ہٹا ہوا استعال، مونث مذکر کا دھیان نہ رکھنا، فعل کی فاعل یاصفت کی موصوف سے مطابقت نہ ہونا، اسم ضمیر کا خلاف دستور استعال، مفعول کی اپنے فاعل سے دوری یا غائب ہونا اور اس قتم کے دیگر انحوافات مکرین کو موقع فر اہم کرتے ہیں کہ وہ قرآن کی فصاحت و بلاغت کے دعوے کورد کر دیں۔ مسلمان علماء کو بھی اس کا ادراک ہو چکا ہے، اسی وجہ سے اُٹھوں نے اس کی تاویل و توجیہ لانے کی کوشش کی ہے۔ قرآن کی قرآت میں اختلاف کی ایک وجہ شائد یہ بھی ہے۔ چنانچہ "یا گیٹھا المُتدکَّدُونُ "بدل کر "یا گیٹھا المُتدکَّدُونُ "بوگیا المُتدکَّدُونُ "بوگیا المُتدکَّدُونُ "بدل کر "یا گیٹھا المُتدکَّدُونُ "بدل کر "یا گیٹھا المُتدکَّدُونُ "بوگیا المُتدکَّدُونُ "بوگیا المُتدکَّدُونُ "بوگیا المُتدکَّدُونُ "بوگیا المُتدکِّدُونُ "بوگیا المُترکَدُونُ "بوگیا المُترکَدُونُ سے سے اس کی تاویل اور مدغم ہو گیا ہے۔ اسی طرح ۔ "یا گیٹھا المُتدکَّدُونُ "بوگیا المُترکَدُونُ المُقالمُترکَدُونُ ہوگیا المُترکَدُونُ المُترکَدُونُ سیاس تبدیل ہوگیا ہے۔ اسی طرح ۔ "یا گیٹھا المُترکَدُونُ ہوگیا المُترکَدُونُ سیس تبدیل ہوگیا ہوگیا۔ ۔

سورت الدِّسَاء كى آيت 162 يول نازل موكى تقى" لكون الرُّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ الدِّسَاء كى آيت 162 يول نازل موكى تقى" لكون الرُّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ الدَّكُوةَ وَالْمُؤْمِنُونَ الدَّكُوةَ " ـ (مَرْجُولُوكُ ان مِن سے علم مِن كِي بِين اور جو مومن

کس قدر علمی زوال کاسامنا ہوا اس کے متعلق مصری تاریخ دان احمد امین کہتے ہیں" اگر معنز لدروایات آئ تک جاری رہ پاتیں تو مسلمانوں کی تاریخ اس سے بالکل مختلف ہوتی ہے جو اس وقت ہے"۔ جر من مستشرق ایڈورڈ سخاؤ کے مطابق مسلمانوں کے کلیلیو، کیسپلر اور نیوٹن جیسے نابے پیدا کرنے والی قوم ہونے میں واحد رکاوٹ اشعری اور غزالی ثابت ہوئے۔

بیں۔۔۔۔ اور نماز پڑھتے ہیں اور زکو ۃ دیتے ہیں)۔ اس فقرے میں "مُقیمین الصلوۃ" کو "راسِخون"،
"مؤمِنون"، "مؤثُون" کی مانند "مُقیمون الصلوۃ" " ہوناچا ہے تھا۔ اور سورت الجُجرَات کی آیت و میں "
وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُومِنِينَ اقتَتَلَوْا " (اور اگر مومنوں میں سے کوئی دو فریق آپس میں لڑ پڑیں)
"طائفتان" میں "ن" کا حرف فقرے میں فاعل کی طرف اشارہ کرتا ہے، عربی زبان کے قواعد کے مطابق فعل کو "اقتتلتا" ہوناچا ہے تھا، تا کہ فعل اور فاعل میں مطابقت ہوتی۔

سورت البَقَرَة كي آيت نمبر 177 جس ميں مسجد اقصلي كى بجائے كعبہ كو قبلہ قرار ديئے جانے پريہوديوں كے اٹھائے جانے والے اعتراضات كاجواب ديا گيا۔ اس آيت كامضمون بہت خوبصورت اور ارفع ہے۔ لَيْسَ الْهِدَّ أَنْ ثُولُوْ اَوْجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمُنشُوقِ وَ الْمُغُوبِ وَلَكِنَّ الْهِدَّ مَنْ اَمْنَ بِاللَّهِ وَالْيُؤْمِ الْأَبْحِرِ

( نیکی یہ نہیں کہ تم اپنے منہ مشرق یا مغرب کی طرف پھیر وبلکہ نیکی ہیہ ہے کہ وہ خدااور قیامت کے دن پر ایمان لائے) یعنی اہم انسان ہے جس میں یہ صفت ہوتی ہے۔ خوبی مشرق یا مغرب کی طرف منہ پھیر نا نہیں بلکہ خدایر ایمان لانا ہے۔

اس سلسله میں جلالین نے "لکن الدّر" کی تشریح کرتے ہوئے اسے" ولکن البر" کھاہے۔

مُبَرِّد <sup>72</sup> جن کا شار اولین دور کے خو کے بڑے علما میں ہو تا ہے ، اُنھوں نے سہمے اور ڈرے ہوئے انداز میں سے کہا کہ اگر میں کسی لفظ کو تبدیل کر سکتا تو میں اس لفظ" بدّ "کو کسر کے ساتھ نہ پڑھتا بلکہ زبر اور مفتوح کے ساتھ بڑھتا۔

<sup>72:</sup> مُبرَّود ، محمد بن بزید بھر ی 210۔285 جمری کے دوران زندگی بسر کی۔ نحو اور لغت کے حوالے سے عربی ادب کے مشاہیر میں شار ہوتے ہیں۔ کئی مفید کتابیں تالیف کیں۔ لغت میں اُن کی مشہور ترین کتاب "کا اُل" ہے ، جو ادب اور علم الکلام کے موضوع پر ایک ستون کی حیثیت رکھتی ہے۔

تا کہ "بر" "بات " کا مخفف ہوتا، اور نیک انسان کے معنی دیتا۔ ایسا کہنے کی وجہ سے محمد بن یزید مُبرّ رد مطعون ہوئے اور اُنھیں ایمان کی کمزوری کا طعنہ سننا پڑا۔

سورت طله کی آیت 63 میں جہال فرعون کی قوم موسی اور اس کے بھائی ہارون کے متعلق کہتے ہیں "ان فدانِ لساجرانِ"۔ اس صورت میں کہ "آن" کے حرف کے بعد "هذا" اسم ہے، تو قواعد کے مطابق یہاں "هذین" کھااور پڑھا جاناچا ہیے۔ عائشہ اور عثان کے متعلق کہاجاتا ہے کہ وہ اسی انداز میں پڑھتے سے ۔ لوگوں کس قدر مذہبی جمود اور تعصب کا شکار ہوتے ہیں اس کیلئے ایک مسلمان عالم کا ایک حوالہ وینا مناسب سمجھتا ہوں جو میں نے کہیں پڑھا تھا، اس عالم کا کہنا ہے۔" بید اوراق جھیں قرآن کا نام دے کر دو جلدوں میں اکٹھا کیا گیا ہے، ان پر مسلمانوں کا اجماع ہے کہ بید خدا کا کلام ہے۔ خدا کے کلام میں کوئی غلطی نہیں ہو سکتی لہذا عائشہ اور عثمان کے "هذا" کی بجائے "هذین" پڑھنے والی روایت جھوٹی اور فاسد ہے۔

جلالین نے نہایت دھیمے انداز میں اس مسکلے کو حل کرتے ہوئے کہاہے کہ یہاں الف تینوں حالتوں یعنی زبر، پیش اور زیر کے ساتھ آیاہو گا۔ لیکن ابوعمرو بن العلاء البصری<sup>73</sup>، عثان اور عائشہ کی مانند" ھذین" پڑھتے تھے

سورت اللُّوس کی آیت نمبر 33 میں ہمیں اُن وقتوں کی ایک ناپسندیدہ اور غلیظ رسم سے آگاہی ہوتی ہے۔

<sup>73:</sup> ابوعمرو بن العلاء البسرى: ولاوت 80 ججرى مكه مين به فى بصر ومين رہے۔ بڑے ادبب ہونے کے علاوہ ماہر عربیت عالم لغت اور مشہور نحوى تتے۔ حسین بن الولید، بارون بن مو کی ہے روایت کرتے ہیں کہ قر آن مجید پرسب سے پہلے نقطے انھوں نے لگائے۔ ان کانام قراء سعہ میں شامل ہے۔

لاتكِرهُوافَتَياتِكُم عَلَى البِغاء إن اَرَدنَ تَعَصُّنا لِتَبَتَّغُوْا عَرضَ الحَيَو وِالدُّنيا وَمَن يُكرِههُنَّ فَأَنَّ اللَّهَ مِن بَعدِ [كراهِهنَّ غَفُورُ رَبَحيم

( یعنی تم اپنی اونڈیوں کو مال کے حصول کی خاطر زنا کرنے پر مجبور مت کرو۔ اور جو ان کو مجبور کرے گا خدابخشنے والامہر بان ہے۔)

صاف ظاہر ہے کہ پیغیبر کامقصد اس مکروہ رسم کا خاتمہ تھا یعنی جن لو گوں کے پاس کنیزیں ہیں وہ مال کے حصول کیلئے اُن کا استحصال نہ کریں اور نہ ہی اُنھیں غیر وں کے پاس بھیج کر زناکرنے پر مجبور کریں۔

اور یہ بھی واضح ہے کہ اس جملے "فَاَنَّ اللَّهُ مِن بَعِنِ [کر اهِلَمِنَّ غَفُونُ بَحیه " سے مراد یہ تھی کہ وہ کنیز جس نے مالک کے علم کی وجہ سے زناکیا اسے بخش دیاجائے گا۔ لیکن اس آیت سے یوں ظاہر ہو تا ہے کہ خدا اِس فعل کا ار نکاب کرنے والوں کیلئے غفور ور جیم ہے۔ چنانچہ یہ نامناسب عبارت وہ معنی ادا نہیں کرتی جو پیغیر چاہتے تھے۔ قر آن کے متعلق ابر اہیم نظام کی رائے کی طرف دوبارہ اشارہ کرتے ہوئے ہم اس میں یہ اضافہ کر سکتے ہیں کہ الیمی رائے رکھنے کے سلسلے میں وہ اکیلا نہیں تھا۔ معتزلہ کے کافی لوگ جیسے عباد بن سلیمیان <sup>74</sup> اور فوطی <sup>75</sup> جیسے لوگ جو پکے مسلمان کہلاتے تھے، ان کی بھی یہی رائے تھی اور وہانی کا منافی نہیں گردانتے تھے۔

ہم عرب کے روشن خیال ترین اور بڑے مفکر ابوالعلاء معرّی کا ذکر رہنے دیتے ہیں جو اپنی تحاریر کو قر آن سے زیادہ طبع زاد اور برتر سمجھتا تھا۔

<sup>74:</sup>عبادین سلیمان کاانقال 870ء میں ہوا۔ وہ معتز لی رہنمااور بشام بن عمر و فوطی کے صامی تنصے۔ انہوں نے کافی پچھ ککھاہے۔ 75:ہشام بن عمر و فوطی معتز لی رہنما تنصے۔ ان کاانقال نویں صدی عیسوی میں ہوا۔

سوسے زیادہ بار قر آن میں عربی گرامر کے قواعد اور تراکیب سے اس قسم کا انحراف کیا گیا ہے۔ یہ بات بتانے کی چند ال ضرورت نہیں ہے کہ قر آن کے مفسرین اور شار حین ان انحرافات کی توجیہ کی خاطر مختلف تاویلات اور نفاسیر پیش کرتے ہیں۔ اُنھی میں زمخشری<sup>76</sup> کا نام بھی شامل ہے۔ جن کا نام عربی زبان کے اماموں کے علاوہ قر آن کے بہترین مفسرین میں بھی شار ہو تا ہے۔

ز مخشری کے ایک اُندلسی ناقد جن کانام یاد نہیں رہا، نے لکھاہے: " یہ مُوشگاف مرد اور عربی زبان کے قواعد وضوابط کا غلام ایک انتہائی فاش غلطی کا مر تکب ہورہاہے۔ ہماراکام بیہ نہیں ہے کہ قرآنی عبارت پر عربی زبان کے قواعد کا انطباق کریں۔ بلکہ ہمارافرض ہے کہ قرآن کو جوں کا توں قبول کریں اور عربی زبان کے قواعد کواس کے مطابق ڈھالیں"۔

یہ بات ایک حد تک درست ہے۔ ہر ملک کے فصحاء اور ماہر لسان اپنی قوم کی زبان کے قواعد وضوابط کے نمائندہ ہوتے ہیں۔ لیکن وہ الفاظ کے استعال اور جملوں کی ترکیب کے سلسلے میں رائج، قابل فہم اور قبول عام اصولوں سے تب تک انحراف نہیں کرتے جب تک اِنھیں نظر انداز کرنے کی ضرورت اُنھیں مجبور نہ کرے۔ عربوں کے ہاں زمانہ قبل از اسلام میں اچھی شاعری اور حسن بیان نشوونما پاچکے تھے، اس کے علاوہ زبان کے قواعد بھی استوار ہو چکے تھے۔ مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ فصاحت و بلاغت کے مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ فصاحت و بلاغت کے

<sup>76:</sup> محمو دین عمرز مخشری ایرانی نژاد تھے۔ خوارزم کے علاقے زمخشر میں پیدا ہوئے۔ تعلیم کے لیے بخارااور مراکش کاسفر کیا۔ بعد میں مکہ و مدینہ چلے گئے۔ ان کا لقب '' جاراللہ'' یعنی اللہ کا پڑوی تھا۔ معتزلہ خیالات کے حال تھے۔ بہت بڑے مفسر، خطیب اور زبان شاس تھے۔ عربی میں لکھتے تھے لیکن تعلیم فاری میں دیا کرتے تھے۔ در جنوں کتابیں تالیف کیں۔ عربی صرف و نمو پر لکھی گئ اُن کی کتابوں کو انھی تک عربوں کے ہاں بہت اہمیت حاصل ہے۔ ''قصید الکشاف'' کے نام ہے اُن کی لکھی قر آن کی تفییر بہت اہمیت رکھتی ہے۔ بعض فقیما تغییر الکشاف کویڑھنا حرام قرار دیتے ہیں۔ زمخشری کا انقال 1144ء میں ہوا۔

حوالے سے قرآن پہلے سے موجود تمام کلام سے برتر ہے۔ لہٰد ااِس میں زبان کے اصولوں اور فصاحت کے ضوابط کے حوالے سے کم انحراف ہوناچاہیے تھا۔

ز مخشری پر اُند کسی کی تنقید میں یہ عیب ہے کہ اس نے پورے قضیے کو الٹا کے رکھ دیا ہے۔ قضیے کی بنیاد کو پول ہوناجا ہے تھا۔

قرآن فصاحت کی اُس انتہائی حدیرے کہ کوئی انسان اُس جیسا کلام لانے سے عاجز ہے۔ لہذا یہ خدا کا کلام ہے۔ چنانچہ جواسے لے کر آیا ہے وہ پنجمبر ہے۔

لیکن اُندلی ناقد کا کہناہے کہ قر آن خداکا کلام ہے، چنانچہ یہ طبع زاد اور ناقابل تبدیل ہے۔ اس میں عربی زبان کے قواعد کو تبدیل کیا جائے۔ جو بھی انحر اف کیا گیا ہے، اس کے لیے عربی زبان کے قواعد کو تبدیل کیا جائے۔

دوسرے لفظوں میں یہ لوگ چاہتے ہیں کہ قر آن کی فصاحت وبلاغت کو حضرت مجمد کی نبوت کی دلیل قرار دیں تا کہ منکرین قائل ہو سکیں۔زمخشری کے ناقد کے نزدیک مجمد کی نبوت ایک مسلم امر ہے اور چونکہ وہ کہتے ہیں کہ قر آن اللہ کا کلام ہے، تو پھر اس سلسلے میں کچھ بھی مزید کہنے یاسننے کی گنجائش نہیں بچتی، جو بھی کہا گیاہے اسے جُول کا قول قبول کر لیا جائے۔

اس کے باوجود قرآن دورِ جاہلیت کے ادب کے سامنے ایک بے مثال اور منفر د تخلیق کی حیثیت رکھتا ہے۔ تی سور توں، مثلاً سورت اللّہ نجھ میں ہم خود کو حساس اشعار اور روحانی رزمیے کے روبر و پاتے ہیں۔ جو محمد کی قوت بیان واشد لال اور خطابت کے علاوہ اُن میں دوسروں کو قائل کرنے کی پنہال صلاحیت کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔

اگر آیت 33 جو کہ مدنی آیات میں سے ہے، کو علیحدہ کرلیں، تو انسان یہ سمجھنے سے قاصر ہے کہ عثان اور اس کے ساتھیوں نے کیا سوچ کر اسے ٹی سورت میں درج کیا۔ یہ سورت لطافت، شیرینی اور فکر

ا نگیزی میں سلیمان بن داؤد کی غزل الغزلات کی مانند ہے، سوائے اس کے کہ اس سورت میں یروشلم کی خوبصورت لڑکیوں کے ساتھ چھیڑ چھاڑ کاذکر نہیں جن کے بپتانوں کی رنگت کوہ جعلاد پر سوئی ہوئی سفید بھیڑوں کی مانند ہے۔رجز خوانی اس قدر بلند پایہ ہے کہ خدا کی طرف سے بھیجے ہونے کا گمان ہوتا ہے اور پنجیبر کی وحی واشر اتی اور خوابوں کو بہت استھے انداز میں بیان کرتی ہے۔

وَالنَّهُ مِ إِذَا هَوى مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوى وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى لِلْوَعُيُّ وَكُو عُلَّمَهُ شَهِينُ لُ الْقُوى مَا ضَافِهُ وَالْأَعُلِ وَمَا غَوى وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى مَا وَالْوَعُيْ الْوَعُلُ مَا فَعُلِ وَلَا فَتَكَنَّ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ اَوْ اَدَفَى فَا وَكَى الْمُعَبْوِمِهُمَ الْقُوى مَا وَهُو بِالْأَفُقِ الْأَعْلَى وَلَمَّا مَا فَكَ مَا يَرَى وَلَقَلُ مَا أَوْ لَذَلَةً الْمُحْرى عِنْلَ سِلْمَةِ وَلَى مَا كَنَ مِن اللَّهُ وَمَا طَعْى وَلَقَلُ مَا فَعُرَى عِنْلَ سِلْمَةِ الْمُنْتَفِى عِنْلَهُ مَا يَوْلِي وَلَقَلُ مَا طَعْى لَيْلِي مِنْ الْمِتِ مَبِّهِ اللَّهُ مَا عَلَى مَا يَوْلِي وَمَا طَعْى لَقُلُ مَا مِن الْمِي اللَّهِ مَبِي اللَّهُ مَا يَعْمُ وَمَا طَعْى وَمَا طَعْى وَلَقَلُ مَا مِنْ الْمِي مِنْ الْمِي مِنْ الْمِي مِنْ الْمِي مِنْ الْمِي مِنْ الْمِي مِنْ الْمُو مِنْ الْمُو مِنْ الْمُعَلِي وَمَا طَعْى وَلَا مَا مَا مُولِي وَمِنْ الْمُو مِنْ الْمُعَلِي وَمَا طَعْى وَلَا مَا مَا مُولِي وَاللَّهُ مَا مَا مُولِي اللَّهُ مُنْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مَا مَا مَا مُنْ مُولِي الْمُؤْمِنَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا مَا مَا مُولِي وَمَا طَعْى وَلَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مَا مَا مَا مَا مُولِي اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنَا مُنَا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُن

ظاہر ہے کہ اس خوبصورت سورت کی چند آیات کے ترجے سے محمد کی روح کی گرمی احاطہ نہیں کیا جاسکتا جو پڑھنے والے پر وجد کی کیفیت طاری کر دیتی ہے، چھر بھی ان کا خلاصہ کچھ یوں ہے

"غائب ہوتے تارے کی قسم ، تمہارار فیل نہ گر اہ ہوا ہے اور نہ وہ بدکار ہے۔ اس پر وحی نازل ہوئی ہے اور ایک طاقتور فرشتہ اس کے سامنے ظاہر ہوا ہے۔ جس نے اسے اللہ کے احکامات سکھائے ہیں۔ وہ پیغیبر سے دو کمان فاصلے تک نزدیک آیا اور اس سے دوبد وہا تیں کیں۔ اس کشف اور وحی کے سلسلے میں وہ تم سے جھوٹ نہیں بولتا۔ تم اس کے کشف اور اشر اق کے متعلق جھڑتے ہو۔ اور اس نے سدرۃ المنتہی اور اس کے نزدیک بہشت کو دیکھا ہے۔ جو اس نے دیکھا ہے وہ اس کو بیان کرنے میں خیانت سے کام نہیں لے رہا۔ اس نے خداوند کے گائیات دیکھے ہیں "۔

پندونصائح کے بعد اللہ کہتے ہیں۔

فَاعُرِضْ عَنُمَّنَ تَوَكُّى عَنُ ذِكُرِنَا وَلَمْ يُرِوْ الْآالْحَيُوةَ اللَّانْيَا لَلْكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ اِنَّ مَبَّكَ هُوَ اَعْلَمْ عِمَنُ ضَلَّ عَنُ سَبِيْلِهِ وَهُوَ اَعْلَمُ عِمَنِ اهْتَدَلى \_

( اور وہ جو ہم سے رو گر دانی کرتے ہیں اور دنیاوی زندگی کے ہی خواہاں ہیں تم ان سے منہ موڑلو۔ یہ اس سے زیادہ نہیں جانتے اور تمہاراخداان کے متعلق سب سے زیادہ جانتاہے:اللّہُ بھر۔29،30)

ایک روز پینجبر کے پچپا کی بیوی ام جمیل آئی اور عور توں کے انداز میں طعنہ دیا: "لگتاہے شیطان نے متہمیں چھوڑ دیاہے"۔ یہ وہ وقت ہے جب وحی کا سلسلہ منقطع ہو چکا تھااور محمد اس قدر متفکر اور محملین سے کہ وہ خود کو پہاڑ سے گرانے کے متعلق سوچ رہے تھے <sup>77</sup>۔ اس واقعہ کے بعد الطّبہی جمیسی متر نم سورت نازل ہوئی۔ اس خوبصورت سورت میں ابولہب کی تمسنح انہ بات کاذکر نہیں بلکہ تسلی اور نوید دی گئی ہے۔

77: "میں نے دل میں کہامیر انفس ضرور شاع یا آسیب زدہ ہے گر میں اس بات کو ہر گزیند خمیں کرتا کہ قریش میرے متعلق اس کا چہ چا کریں۔ میں پہاڑی کی بلند چوٹی پر چڑھ کر وہاں سے خود کئی کے لیتا ہوں تا کہ اس رُسوائی کے خیال سے اطمینان ہو۔ چنانچ میں اس ادادے سے چلا پہاڑے وسط تک پہنچا تھا کہ میں نے آسان سے بیہ آواز آتے نئی کہ کوئی کہدرہاہے: "اے مجمد! تم اللہ کے رسول ہواور میں جبر ائیل انسان کی شکل میں نظر آئے، اُن کے دونوں قدم آسان کے افق تک پھیلے جبر انگل انسان کی شکل میں نظر آئے، اُن کے دونوں قدم آسان کے افق تک پھیلے ہوئے وہوں میں جبر سُل۔ میں اُن کو دیکھنے کے لیے تھم آئیا۔ اس منظر نے جمجھے میں دیر عالم بھیل کے بیٹھے بٹر آئے بڑھے یا چیچھے بٹر وہوں کے میں اُن کو دیکھنے کے لیے تھم آئیا۔ اس منظر نے جمجھے میں در تک بغیر آئے بڑھے یا چیچھے بٹر آئی بڑھے اُن جبر کیل سے نظر یں بٹالر سال والملوک، محمد میں دیر تک بغیر آئے بڑھے یا چیچھے بٹر آئی بڑھے اُن جبکہ کھڑا رہا۔ تاریخ الرسل والملوک، محمد میں در تک بغیر آئے بڑھے یا چیچھے بٹر آئی جگھے کے اُن جبکہ کھڑا رہا۔ تاریخ الرسل والملوک، محمد میں در کیل

وَالضُّحى ـ وَاللَّيلِ إِذَا سَجى ـ مَا وَدَّعَکَ رَبُّکَ وَمَا قَلَى ـ وَللاخِرَهُ عَبِرُلکَ مِنَ الاوْلى ـ وَلسَوتَ يُعطيکَ رَبُّکَ فَتَرضی ـ اَلَم يَجِد کَ يَتيماً فَآوى ـ وَوَجَدَكَ ضالًا فَهَدىٰ ـ وَوَجَدَكَ عَاثِلاً فَاَغنى ـ فَأَمَّا اليتيمَ فَلاتَقَهَر ـ وَ اَمَّا السَّائِل فَلا تَنهَر ـ وَ اَمَّا بِنِعِمِهُ رَبُّکَ فَحِدَّ ف ـ

(دن کی روشنی کی قسم اور رات کی جب چھاجائے کہ تبہارے پرورد گارنے نہ تو تم کو چھوڑا اور نہ ناراض ہوا۔ اور آخرت تمہارے لیے پہلی سے کہیں بہتر ہے اور تمہیں پرورد گار عنقریب وہ کچھ عطافرمائے گا کہ تم خوش ہو جاؤگے۔ کیااس نے تمہیں بیتیم پاکر جگہ نہیں دی؟ اور راستے سے بے خبر پایا توراستہ دکھایا اور تنگ دست پایا تو غنی کر دیا تو تم بھی بیتیم پر ستم نہ کرنا اور سائل کو جھڑکا نہ کرو اور اپنے پرورد گارکی نعمتوں کا بیان کرتے رہنا (الصّٰہے: 1 تا 11)

انسان کی بات ہے کہ قر آن ایک اچھوتی کتاب ہے۔ ٹی اور چھوٹی سور توں میں پُر معنی اظہار اور قائل کرنے کی جو قوت ہے۔ عربی زبان میں یہ انداز بیان ہمیں اس سے پہلے نہیں ملتا۔ اور پھر یہ ایک ایسے انسان کے منہ سے ادا ہوا جو لکھنا اور پڑھنا نہیں جانتا تھا۔ اس نے نہ مطالعہ کیا اور نہ ہی ادب تخلیق کرنے کی تربیت حاصل کی۔ یہ ایک عطیہ تھاجس کی نظیر پہلے نہیں ملتی۔ اگر اس لحاظ سے اسے معجزہ کہا جائے تو غلط نہیں ہو گا۔ لیکن قر آن کے اندر درج مواد کو جو لوگ معجزہ تصور کرتے ہیں وہ مشکل صورت حال سے دوچار ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ اس میں کوئی بھی ایسی نئی بات نہیں ہے جو پہلے لوگوں نے بیان نہ کی ہو۔ قر آن کی تمام اخلاقی تعلیمات مسلمہ امور کے طور پہلے سے ہی رائج تھیں۔ پیغیر وں کی کہانیاں یہودی روایات سے لگئی ہیں۔ جو محمد نے اپنے شام کے سفر کے دوران را بہوں اور عاد و شمود سے تعلق رکھنے والے لوگوں سے بات چیت کے دوران سنیں اور انتھیں ہو بہویا تھوڑی ہی تبدیلی کے ساتھ تعلق رکھنے والے لوگوں سے بات چیت کے دوران سنیں اور انتھیں ہو بہویا تھوڑی ہی تبدیلی کے ساتھ دوہرادیا۔

اس کے باوجود کہا جاسکتا ہے کہ اس امر سے محمد کی شان میں کمی واقع نہیں ہوتی۔ ایک ان پڑھ آدمی <sup>78</sup> جس نے اوہام اور خرافات میں لتھڑے ایک معاشرے میں پرورش پائی۔ ایک ایسا معاشرہ جہاں فساد اور لڑائیاں رائج تھیں۔ جہاں طاقت اور بے رحمی کے علاوہ کسی ضا بطے کا وجود نہ تھا۔ ایسے معاشر سے اٹھ کریہ آدمی شرک اور برائی سے روکتا ہے اور اُنھیں مسلسل گزشتہ اقوام کی باتیں بتاتا ہے۔ اُس کاروحانی عزم اور پاک ضمیر کی آواز اس کے پیدائشی نابغہ بن کا ثبوت تھی۔ اُس ان پڑھ انسان کو سنیں جب وہ سورت عبدس میں بولتا ہے۔ یہ سورت روحانی موسیقی اور روحانی قوت کا مکمل نمونہ ہے۔ ان خوش آ ہنگ آیات میں محمد کے گرم دل کی دھڑکن بوں سنائی دیتی ہے۔

قُتِلَ الإنسانُ ما أَكْفَرَهُ مِن أَكَّ شَىء خَلْقَهُ مِن نُطقَهِ خَلَقَهُ نَقَلَّ رَهُ - ثُمَّ السَّبيل يَسَّرَهُ - ثُمَّ آماتَهُ فَاقْبَرَهُ - ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنشَرَهُ - كَلاَّ لَمَا يَقضِ ما أَمَرَهُ - فَلَيَنظُر إلانسانُ إلى طَعامِهِ - أَنَّ صَبَبنَا الماء صَبَّا - ثُمَّ شَقَقَنَا الأَمضَ شَقَالًا وَ فَانبَتنا فيها حَبَّا - وَعِنَباً وَقَصبا - وَزَيتوناً وَنَعَلَّ - وَحَدائِقَ غُلباً - وَ فَاكه وَ أَبَّا - مَناعاً لَكُم وَ لانعامِكُم - فَإِذَا جَأْتِ الصَّاحَة ﴾

78: بعض محققین ال دعوے کورد کرتے ہیں کہ محمد ان پڑھ تھے۔ اُن کے بقول عربی زبان میں آتی ہے مراد غیر الل کتاب ہونا ہے۔ وہ کتیج ہیں کہ مورت المیفقة کی دو سری آیت اُنھی معنوں میں آئی ہے: "گھوالگوئی تیفیفی الاُخچیزی بیٹیڈلا" (وہ بی ہے جس نے ان پڑھوں میں ایک سرورت المیفقة کی دو سری آیت اُنھی میں ہے مبعوث فرمایا)۔ لیکن اکثریت کا اہما ع ہے۔ اور اس بات کے کافی ثبوت ملتے ہیں کہ حضرت محمد کھتے پر قادر نہیں سے شعر سازی المیفقی میں ہوں ہے۔ اور اس بات کے کافی ثبوت ملتے ہیں کہ حضرت محمد کھتے ہوں۔ اس سلط میں سورت العند کیون آیت 48 میں واضح انداز میں کلھا ہوا ہے: "وَما کُلنت تَعلو مِن قبلیہِ مِن کِتابٍ وَلا تَقطُفُ بِیمپینے گئوں اور اس ہے ہیلے تو نہ کوئی کتاب پڑھتا تھا اور ند اے اپنے ہاتھ سے کہو سکتا تھا)۔ اور سورت المؤد قان کی کہا نہ ہیں ہواضح و ختام اسے بیا المسلط ہوا الاُؤلین اکتابتیا تھی ٹھی ٹھیلی علیہ بُکرَدُ قافُ سیلا" (اور کہتے ہیں یہ پہلوں کی کہاناں ہیں جو انحوں نے لکھر کھی ہیں اور صبح و ختام اسے سائی حاتی ہیں)۔ اس بات ہے ثابت ہوتا ہے کہ مشرکین کوان بات کا علم تھا

که محمد لکھ پڑھ نہیں سکتے تھے۔

(انسان پر خدا کی ماروہ کیساناشکراہے۔ اس نے کس چیز سے اس کو بنایا۔ ایک بوند سے اس کو بنایا پھر اس کا اندازہ مقرر کیا۔ پھر اس پر راستہ آسان کر دیا۔ پھر اس کو موت دی پھر اس کو قبر میں رکھوایا۔ پھر جب چاہے گا اٹھا کر کھڑا کرے گا۔ ایسانہیں چاہیے اس نے تعمیل نہیں کی جو اس کو حکم دیا تھا۔ پس انسان کو اپنے کھانے کی طرف غور کر ناچاہیے۔ کہ ہم نے اوپر سے مینہ بر سایا۔ پھر ہم نے زمین کو چیر کر پھاڑا۔ پھر ہم نے اس میں اناح اگایا۔ اور انگور اور ترکاریاں اور زیتون اور کھجور۔ اور گھنے باغ اور میوے اور گھاس۔ تمہارے لیے اور تمہارے چو پایوں کے لیے سامان حیات۔ پھر جس وقت کانوں کا بہر اکر نے والاشور بر ماہو گا:17 تا 33)۔

اس ترتیب سے ادا ہوئے ان خوبصورت جملوں کا حافظ شیر ازی کی غزلیات کی مانند ترجمہ نہیں کیا جاسکتا، جوا یک ان پڑھ کے منہ سے ادا ہوئے اور دل کی دھڑ کنوں کے ساتھ ہم آ ہنگ ہیں۔

گواس قسم کے خوبصورت خطبات سے محمد اپنی قوم کوہدایت دینے کی کوشش کرتے ہیں، اور ہر وقت ان کی شخصیت سے روحانیت کا اظہار ہو تاہے، لیکن اخلاقی ضوابط کے حوالے سے قر آن کو معجزہ نہیں سمجھا جا سکتا۔ محمد نے اُٹھی اصولوں کو دوہر ایا ہے جو صدیوں پہلے کا انسان کہد چکا تھا اور بیہ ہر جگہہ کہے جا چکے تھے۔ مہاتما بدھ، کنفیوسٹس، زر تشت، سقر اط، عیسیٰ وموسیٰ کے ہاں بھی ہمیں یہی تعلیمات اور احکامات ملتے ہیں جنھیں اسلام لے کر آیا تھا۔

## قوانین وضوابط کے لحاظ سے

سب سے پہلی بات جو یاد رکھنی چاہیے کہ یہ احکامات روز مرہ کے واقعات اور ضرورت مندول کے سوالات کی بنیاد پر وضع ہوئے، یوں ان میں تبدیلی اور ناتخ و منسوخ موجود ہے۔ اور دوسری بات جو نہیں بھولنی چاہیے کہ اسلامی فقہ مسلمان علماء کی مسلسل کو ششوں کے نتیجے میں وجود میں آیا۔ اور بجرت

کے بعد تین صدیوں کے دوران مدون ہوا، کیونکہ ججرت سے ڈیڑھ صدی بعد آنے والے نئے مسلمانوں کی ضرورت پوری کرنے کے لیے شرعی قوانین بہت مخضر اور ناکافی تھے۔ مزیداہم اور قابل غور و فکر نکتہ یہ ہے کہ ان احکامات کی اکثریت یہودی شریعت سے ماخوذ ہے یازمانہ جاہلیت کے عربوں کی عادات ورسوم کا تسلسل ہیں۔

#### روزه

مثلاً روزہ اسلام میں یہودیوں سے آیا۔ زمانہ جاہلیت میں عرب عاشورہ یعنی دس محرم کوروزہ رکھا کرتے سے سے مدینہ ججرت کے بعد جب قبلہ کارخ تبدیل ہوا توروزہ رکھنے کے دن بھی تبدیل کر دیۓ گئے۔ اب محرم کے پہلے دس دن روزہ رکھا جانے لگا۔ اس کے بعد یہودیت سے مکمل علیحدگی کا اظہار کرنے کیلئے روزہ رکھنا کا یورامہینہ مختص کر دیا گیا۔

#### نماز

ہر مذہب میں عبادت کا تصور موجو دہے اور اسے ہر مذہب میں بنیا دی عضر کی حیثیت حاصل ہے۔ جس میں خدا کی طرف منہ کرکے اُس کی ستائش کی جاتی ہے۔ اسلام میں نماز کی ادائیگی اوّلین فریضہ ہے۔ اسے جس شکل اور طرز میں اداکیا جاتا ہے اس کی بنیاد روایت پر قائم ہے، و گرنہ اس سے متعلق جزئیات اور تفصیلات قرآن میں درج نہیں ہیں۔ قیام ملّہ کے دوران کی تمام مدت، یعنی رسالت کے پہلے تیرہ سال اور مدینہ ہجرت کے ڈیڑھ سال بعد تک یہودیوں اور مسلمانوں کا ایک ہی قبلہ یعنی مہور اقصیٰ تھا۔

### نج

عربی عادات ورسوم کو اپناتے ہوئے جج کو فریضہ قرار دیا گیا ہے۔ حج اور عمرہ کے تمام مناسک، احرام باند ھنا، حجر اسود کو چھونا اور بوسہ دینا، صفاو مروہ کے در میان دوڑنا، عرفات میں رکنا، شیطان کو کنکریاں مارنا، یہ سب دور جاہلیت میں رائج تھا۔ دور جاہلیت کے حج کو اسلامی حج میں ڈھالنے کے لیے تھوڑی سی اصلاح کر دی گئی ہے۔

قبل از اسلام کے عرب طواف کے دوران "لبیک یا لات"، "لبیک یا عزیٰ" اور "لبیک یا منات "ک الفاظ ادا کرتے تھے۔ اور اپنے قومی بت کانام لیتے تھے۔ اسلام میں ان بتوں کے ناموں کی جگه "اللهمه" نے لی، اور وہ عبارت پول ادا کی جانے لگی "لبیک اللهم لبیک "۔

جے کے مہینے میں شکار کرنے کو عرب حرام سبجھتے تھے۔ پیغمبر نے شکار کی حرمت خاص دنوں میں، یعنی جی کے مہینے میں شکار کر دی۔ بعض او قات کچھ بدّو قبائل ننگے طواف کیا کرتے سے دوران اور جب احرام پہنا ہوا ہو، مقرر کر دی۔ بعض او قات کچھ بدّو قبائل ننگے طواف کیا کرتے سے اسلام نے اس سے منع کر دیا اور ان سلا کپڑ ایپننے کا حکم جاری کیا۔ عرب قربانی کا گوشت کھانے سے کراہت محسوس کرتے تھے، پیغمبر نے اسے کھانے کی اجازت دے دی۔

مشہور ہے کہ فتح ملّہ کے بعد جب قریش کے بتوں کو کعبہ سے ہٹادیا گیاتو مسلمانوں نے صفا اور مروہ کے دو بت در میان دوڑن پہاڑیوں پر پتھر کے دو بت پڑے ہوئے دو بت پڑے ہوئے ۔ اور زمانہ جاہلیت کے حاجی اور زائرین صفا اور مروہ کی پہاڑیوں کے در میان دوڑا کرتے سے تاکہ ان کے قریب جاکر اُٹھیں چیئو کر اور بوسہ دے کربر کت حاصل کر سکیں۔ لیکن پنجمبر نے صفا اور مروہ کے در میان دوڑنے کو نہ صرف جائز ٹھہر ایا ، بلکہ سورت البَقَرَة کی آیت 158 میں اسے شعائر اللہ قرار دیا۔

إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرُوةَ مِنْ شَعَآ بِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلا مُجْنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَّتَ بِهِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ خَدُّا فَانَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيْهُ (بے شک صفااور مروہ خدا کی نشانیوں میں سے ہیں۔ توجو شخص خانہ کعبہ کا حج یا عمرہ کرے اس پر پچھ گناہ نہیں کہ دونوں کا طواف کرے۔ (بلکہ طواف ایک قشم کانیک کام ہے) اور جو کوئی نیک کام کرے تو خدا قدر شاس اور داناہے )۔

شہر سانی <sup>79</sup> نے "الملل والنحل" میں کھا ہے۔ اسلام کی بہت سے فرائض و سنت قبل از اسلام عربوں کی ان رسوم کا تسلسل ہے جو اُنھوں نے یہودیوں سے مستعار لیں تھیں۔ اُن وقتوں میں ماں اور بیٹی سے شادی حرام تھی۔ باپ کی بیوی سے شادی کی اجازت نہ تھی۔ دو بہنوں سے شادی کو فتیج فعل اور باپ کی بیوی سے شادی کو حرام تصور کیا جاتا تھا۔ عنسل جنابت، میت کو چھونے کے بعد عنسل کرنا، کلی کرنا، پانی سے نتھنوں کو صاف کرنا، سر کو مسح کرنا، مسواک کا استعال، استخاء، ناخن کا ٹنا، بغلوں اور زیر ناف بالوں کی صفائی، ختنہ ، چور کا دایاں ہاتھ کا ٹنا، بیر سب کچھ اسلام کے ظہور سے پہلے عربوں کے ہاں رائج تھا۔ ان رسوم کی اکثریت یہودیوں کے ہاں سے آئی تھی۔

#### جہاد اور ز کات

فرائض اسلام میں دو فریضے ایسے ہیں جو صرف اسلام میں پائے جاتے ہیں، یہ جہاد اور زکات ہیں۔ دوسرے مذاہب میں ان فرائض کے نہ ہونے کی وجہ یہ تھی، کہ ان مذاہب کے بانیوں کے ذہن میں وہ ہدف نہیں تھا جے محمد حاصل کرناچاہ رہے تھے۔ محمد ایک ریاست کو تشکیل دیناچاہ رہے تھے جس کا قیام فوج اور سرمائے کے بغیر نہ تو ممکن تھا اور نہ ہی وہ زیادہ دیر تک قائم رہ سکتی تھی۔ جہاد ایک خالص اسلامی

<sup>79:</sup> ابوالفتح محمد شہر ستانی 1076ء میں خراسان میں پیدا ہوئے، اور اپنے ملک میں ہی تعلیم یائی۔ حصول تعلیم کے بعدرج کے لیے مکہ گئے اور اس کے بعد تین سال تک بغداد میں مقیم رہے۔ خراسان واپس آنے کے بعد اپنی باقی عمر تختیق و تالیف میں گزاری۔ 1153ء میں وفات پائی۔" الملل والنحل" اُن کی اہم ترین کتاب ہے جس کے کئی ایڈیشن شائع ہوئے۔

فریضہ ہے جس کو پہلے کسی انسان نے وضع نہیں کیا تھا۔ اور یہ محمد کی فہم و فراست اور حقیقت شاسی تھی کہ اُنھوں نے دریافت کر لیا تھا کہ اُن کے مقصد کے حصول کی راہ میں حاکل رکاوٹوں کو خوش آ ہنگ اور روحانی تی سور توں سے نہیں بلکہ تلوار کی مد دسے ہٹایا جا سکتا ہے۔ ہر لمحے جنگ کے لیے تیار ایک ایسے لنگر کی موجود گی جس کا ہر لشکری صحت مند اور جنگ کرنے پر قادر ہو، اس کے لیے سرمائے کی اشد ضرورت تھی۔ اگر چہ جنگ کرنے والوں کیلئے مال غنیمت کے حصول ایک محرک تھالیکن ایک مستقلم اور قابل اعتماد ذریعے کی ضرورت تھی جسے زکات نے یوراکیا۔

### شراب نوشی اور جوا

محمد کی تغییری سوچ اور بصیرت نے نئے معاشرے کے حالات اور ضروریات کو ہمیشہ پیش نظر رکھا۔ جس سے اُنھیں اپنے اہداف کے حصول میں آسانی رہی۔ اس سلسلے کی ایک مثال شراب نو ثنی کو حرام قرار دے کر اسلامی قوانین کا حصہ بنانا بھی تھا۔ جس کے لیے عربوں کے مخصوص مقامی ساجی حالات کو مد نظر رکھا گیا۔ عرب بہت غصیلے اور گرم خون کے مالک تھے اور ان کے ہاں شراب نو ثنی عام تھی، جے پی کروہ فساد اور شریر آمادہ ہو جاتے تھے۔ چنانچہ اسے تین مرحلوں میں ختم کیا گیا۔

سب سے پہلے سورت البقرة كى آيت نمبر 219 آتى ہے۔

یَسُٹَ لُوْنَكَ عَنِ الْحُمْرِ وَ الْمُیْسِرِ قُلْ فِیْهِمَا اَثُمَّهُ کَبِیْرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ - (لوگ تم سے شر اب اور جوئے کا حکم دریافت کرتے ہیں۔ کہہ دو کہ ان میں نقصان بڑے ہیں اور لوگوں کے لئے کچھ فائدے بھی ہیں)۔ اس کے بعد ایک آیت تب نازل ہوتی ہے جب ایک مہا جر نماز پڑھنے کیلئے غلطی سے نشے کی حالت میں آتا ہے تو اُس حالت کے مطابق آیت نازل ہوتی ہے۔

ياً أَيُّهَا الَّذِينَ آمُنُو لاَتَقرَبُوا الصَّلُولاَوَ اَنتُم سَكارى ( السائيان والو! جس وقت كه تم نشه ميں ہو نماز كنزد بك نه حاؤ: الدِّساء - 43) -

لیکن اس کی مطلق حرمت اور اس کی دلیل سورت المتائدة کی آیت 90اور 91 میں آتی ہے۔ آیت 90 میں بہت واضح اور حکمیہ لیجے میں فرمایا گیاہے۔

اِئَّمَا الحَمرَ وَ الْمُيسرَ وَ الأنصابُ وَ الأزلاهُ رِجسُ مِن عَمَلِ الشَّيطانِ فَاجتَنِنبُوُهُ ۔ ( اے ايمان والو شر اب اور جو ااور بت اور فال كے تير سب شيطان كے گندے كام بين سوان سے بچةر ہو)۔

شراب کاذکر ہمیشہ جوئے کے ساتھ آیا ہے لیکن یہاں"الانصاب و الازلاد "کے الفاظ کا اضافہ کرتے ہوئے فال نکالنے یا سعادت حاصل کرنے کے لیے بتوں کو نصب کرنے اور تیروں کے استعال کو بھی شیطانی کام قرار دیا گیا ہے۔ اور اس سے اگلی آیت 91 میں شراب اور جوئے پر زور دیتے ہوئے اس کی حرمت کی وجہ بھی بیان فرما دی گئی ہے۔ اور اس بات کا قوی احتمال ہے کہ بیہ آیت کسی ناخوشگوار واقع 80 کے نتیج میں نازل ہوئی:

80: علی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ جنگ بدر کی غنیمت میں ہے جھے ایک اور او نٹی کی تھی اور ای جنگ کی غنیمت میں ہے اللہ تعالی نے رسول اللہ علیہ وسلم نے جھے ایک اور او نٹی کی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے ایک اور تعاقی نے فرمائی تھی۔ پھر میرا ارادہ ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحبزادی فاطمہ رضی اللہ عنہا کی رخصی کر الاؤں۔ اس لیے بنی قینقاع کے ایک سنارے بات چیت کی کہ دو میرے ساتھ چلے اور ہم او نر گھاس لائیں۔ میر اارادہ تھا کہ میں اس گھاس کو سناروں کے ہاتھ بیچ دوں گا ایک سنارے بات چیت کی کہ دو میرے ساتھ چلے اور ہم او نر گھاس الائیں۔ میر اارادہ تھا کہ میں اس گھاس کو سناروں کے ہاتھ بیچ دوں گا اور اس کی قیمت ولیمہ کی دعوت میں لگاؤں گا۔ میں ابجی اپنی او نٹی کے لیے پالان، ٹوکرے اور رسیاں جمع کر رہا تھا۔ او مثنیاں ایک انصار کی صحابی کے ججرہ کے قریب بیٹھی ہوئی تھیں۔ میں جن انتظامات میں تھا جب وہ پورے ہوگئے تو (او نٹیوں کو لینے آیا) وہاں دیکھا کہ ان کے کوہان کی خات دیے بیں اور کو کھ چیر کر اندرے کلیجی نکال کی ہے۔ سے حالت دیکھ کر میں اسے آنسوؤں کو خدروک سکا۔ میں نے پو چھا میر کس نے کیا ہے؟ لوگوں نے بتایا کہ حمزہ بی عرب میں الشعار خراب اب نوشی کی ایک

إِنَّمَا يُرِيُّلِ الشَّيطانَ أَن يُوقِعَ بَينكُمَ العَداوَةَ وَ البَعضاء فِي الحَور وَالمُيسِرِ وَيَصُلَّ كُم عَن ذِكِر اللهِ وَعَنِ الصَّلوة فَهَل اَنتُم مُنتَهُونَ

(شیطان تو یمی چاہتاہے کہ شر اب اور جوئے کے ذریعے سے تم میں دشمنی اور بغض ڈال دے اور شمصیں اللہ کی یاد سے اور نماز سے روکے تو کہاتم باز آئے؟)۔

ہماری نظر میں یہ آیت گذشتہ سطور کی تائید کرتی ہیں کہ شراب نوشی اور جوا کھیلنا عربوں کے در میان جھگڑوں اور فساد کا باعث بنتا تھا۔ جہاں تک اسلام کے زنا، لواطت، کثیر الازواجی سے متعلقہ مسائل، طلاق اور دیگر احکامات کا تعلق ہے ان میں سے اکثریت تو یہود یوں شریعت کو تبدیل کر کے بنائے گئے ہیں اور باقی عربوں کے ہاں پہلے سے موجو در سوم ورواج کی اصلاح کے نتیج میں وجو دمیں آئے۔

مجلس میں موجود ہیں۔ ان کے پاس ایک گانے والی ہے اور ان کے دوست احباب ہیں۔ گانے والی نے گاتے ہوئے جب بیہ مصرع پڑھا۔
ہاں، اے جزہ ایہ عمدہ اور فربہ او نظیاں ہیں، تو جزہ رضی اللہ عنہ نے کو دکر این تعلوار تھا کی اور ان دونوں او نٹیوں کے کو ہان کاٹ ڈالے اور
ان کی کو کھ چر کر اندر سے بکیجی نکال کی۔ علی رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ پھر میں وہاں ہے نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر
ہوا۔ زید بن حار شرضی اللہ عنہ بھی نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں موجود ہتے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے خم کو پہلے بی
جوار زید بن حار شر رضی اللہ عنہ بھی نبی آئی؟ میں بولا: یار سول اللہ! آئ چینی تکلیف کی بات کبھی چیش فہیں آئی تھی۔ حزہ رضی اللہ عنہ نے میر ک
جان میا اللہ علیہ وسلم نے اپنی چادر مبارک منگوائی اور اسے اوڑھ کر آپ تشریف لے چلے۔ بیں اور زید بن حار شر صی اللہ عنہ جسی میں اللہ علیہ وسلم نے اپنی چادر مبارک منگوائی اور اسے اوڑھ کر آپ تشریف لے چلے۔ بیں اور زید بن حار شرضی اللہ علیہ وسلم نے اپنی چادر مبارک منگوائی اور اسے اوڑھ کر آپ تشریف لے چلے۔ بیں اور زید بن حار شرضی اللہ علیہ وسلم نے اپنی چادر مبارک منگوائی اور اسے اوڑھ کر آپ تشریف لیہ علیہ اللہ علیہ وسلم کی طرف نظر اٹھائی، پھر ذرا اور اوپر
عند شر اب کے نشے میں مست سے اور اُن کی آئیسیں سرخ تھیں۔ اُٹھوں نے آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی طرف نظر اٹھائی، پھر درا اور اوپر
آپ صلی اللہ علیہ و سلم سم سے گئے کہ دواس وقت ہے ہوش ہیں۔ اس لیے آپ فوراا لئے پاؤں اس گھرے باہر ذکل آئے، ہم بھی آپ کے اس ماتھ ہے۔ (حقی جنادی، آئی المغازی)۔

ان سب باتوں کے باوجود قر آن ایک مجمزہ ہے۔ لیکن یہ اُن دوسرے مجمزات کی مانند نہیں جو گذشتہ صدیوں کی دھند اور غبار میں لیٹی ہوئی کہانیوں میں گھرے ہوئے ہیں، اور صرف سادہ لوح اور کم عقل لو گوں کے عقیدے کا حصہ ہیں۔ نہیں، قر آن مججزہ ہے، ایک جیتا جاگتا اور بولتا ہوا مججزہ۔ قر آن مججزہ ہے، لینی فصاحت و بلاغت کے حوالے سے نہیں اور نہ ہی اس میں درج اخلاقی مضامین یا شرعی قوانین کی وجہ سے۔ قر آن اس حوالے سے مججزہ ہے کہ تنہا اور خالی ہاتھ، لکھنے اور پڑھنے کی صلاحت سے محروم محمد اس کے وسلے سے اپنے لو گوں پر غالب آئے، اور ایک ڈھانچے کی بنیا در کھی۔ قر آن مججزہ ہے کیونکہ اس نے سرکش لو گوں کو اطاعت پر مجبور کیا اور ایک ڈھانچے کی بنیا در کھی۔ قر آن مججزہ ہے کو اُن پر جاری کیا۔ محمد نے اپنے ارادوں کو اُن پر جاری کیا۔ محمد نے اپنے ارادوں کو اُن پر جاری کیا۔ محمد نے رہے کو کلہ خدا کی حانب سے اُن پر وی نازل ہوتی ہے جو وہ لوگوں تک پہنجاتے ہیں۔

وحی کا لفظ قرآن میں ساٹھ بارسے زیادہ آیا ہے اور غالباً ہر بار اس لفظ کو لغوی معنوں میں استعال کیا گیا ہے کہ عبارت کو ذہن میں ڈالا گیا۔ اس کے دوسرے معنی پھینکنا یا کسی مخفی چیز کا تیز اشارہ ہیں۔ چنانچہ جب بھی حضور پر وحی نازل ہوتی تھی آپ جلدی سے کسی کا تب وحی سے اس کو ککھوا لیتے تھے۔ قرآن میں دو تین بار اس اشارے کو سمجھے بغیر جلد بازی سے کتابت کروانے کے متعلق درج ہے۔

وَلا تَعجَل بِالقُد آنِ مِن قَبلِ أَن يُقضى إليَك ـ ( اور قر آن مين جلدى نه كروجب تك اس كى وحى تههيں يورى نه ہو لے:طلہ ـ 114 ) ـ

لا تُحرِّ ك بِهِ لِسانَك لِتَعجَلَ بِهِ (وح ك ك يرُّ صنے ك لئے اپنی زبان نہ چلايا كرو كہ اس كو جلدياد كرلو: القعاعة ـ 16)- اس جلد بازی کے اندر ایک گہر انکتہ پوشیرہ ہے کہ وحی کی حالت ایک مخصوص قسم کی حالت ہوا کرتی تھی، اُس کیے پیغیبر کے ذبین میں جو شعلہ چمکتا تھاوہ روز مرہ کی زندگی سے مختلف ہوا کرتا تھا۔ اُس کے متعلق صحیح مسلم میں ابوسعید خدری سے روایت کر دہ ایک حدیث درج ہے۔ حضور فرماتے ہیں:
"قران کے علاوہ میرک کی بات کو نقل نہ کیا کرو، اگر قرانی نص کے علاوہ پچھ کھا گیا ہے تواسے حذف کردو"۔

یہ اہم کت قابل توجہ ہے کہ وی کے وقت حضور کی حالت غیر ہو جاتی تھی۔ گویاوہ اندرونی طور پرشدید قسم کی تھکاوٹ اور جہدسے گزرے ہیں۔ صحیح بخاری میں عائشہ سے روایت ہے کہ حارث بن ہشام نے حضور سے وی کی کیفیت کے متعلق پوچھا، تو اُضول نے فرمایا: ان میں سے سخت ترین صورت وہ ہوتی ہے جب گھٹئ کی آواز سنائی دیت ہے پھر خاموش کے بعد مجھے سب یاد ہو چکا ہو تاہے کبھی فرشتہ ایک مر د کی صورت میں ظاہر ہو تاہے اور مضمون مجھ تک پہنچانے کے بعد غائب ہو جا تاہے۔

عائشہ کہتی ہیں: کہ وحی کے دوران خواہ سر دیوں کے دن ہی کیوں نہ ہوں حضور کی پیشانی پینے سے مثر ابور ہو جاتی تھی اور اس کے لیے وہ صفوان بن یعلی بن امیہ سے روایت کر دہ ایک حدیث کا حوالہ دیتے ہوئے کہتی ہیں 81 یعلیٰ کی بہت خواہش تھی کہ وہ وحی کے وقت حضور کی حالت کامشاہدہ کریں۔

<sup>81:</sup> صفوان بن یعلیٰ بن امیہ نے بیان کیا، ان سے ان کے والد نے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جعرانہ میں سنے، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خد مت میں ایک شخص حاضر ہوا جبہ پہنچہ ہوئے اور اس پر خلوق یازر دی کا انشان تھا۔ اس نے بعر چھاں سنے ہمرہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کس طرح کرنے کا تھم دیتے ہیں؟ اس پر اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پروجی نازل کی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر کپڑاؤال دیاً ہورتی ہوتو ہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھوں۔ عمر رضی اللہ علیہ وسلم کو دیکھوں۔ عمر رضی اللہ عدف نے فرمایا یہاں آئو بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھوں۔ عمر رضی اللہ عدب فرمایا یہاں آئوں کہ کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھنے کے آرزومند ہو؟ میں نے کہا اللہ علیہ وسلم کو دیکھا آپ زور زور سے خرائے لے ہو؟ میں نے کہا بال اُٹھوں نے کپڑے کا کنارہ اٹھایا اور میں نے اس میں سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا آپ زور زور سے خرائے لے ہو؟ میں نے کہا بال اُٹھوں نے کپڑے کا کنارہ اٹھایا اور میں نے اس میں سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا آپ زور زور سے خرائے لے

ایک روز ایک شخص جس نے اپنے جبہ کوخوشبولگائی ہوئی تھی، حضور سے سوال کیا کہ وہ اس جبے کے ساتھ احرام باندھ کر عمرہ کر سکتا ہے؟۔ اس کمچے وحی نازل ہوئی تو عمر نے بعلی کو اشارے سے بلایا تو اس نے اندر آگر دیکھا کہ حضور نیندگی حالت میں ہیں اور خرائے لے رہے ہیں اور ان کے چبرے کی رنگت سرخ ہو چکی تھی۔ تھوڑی دیر بعد جب وہ اس حالت سے باہر آئے توسوال کرنے والے کو فرمایا کہ اپنے احرام اور خود کو تین مرشہ میں مربعہ صاف کرواور جبے کے بغیر عمرہ کرو۔

رہے تھے، میرا نیال ہے کہ اُٹھوں نے بیان کیا" جیسے اونٹ کے سانس کی آواز ہوتی ہے" پھر جب و می اترنی بند ہوئی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پوچھنے والا کہاں ہے جو عمرہ کے بارے میں پوچھتا تھا؟ اپناجہ اتار دے، خلوق کے اثر کو دھوڈال اور زر دی صاف کر لے اور جس طرح جج میں کرتے ہوا می طرح اس میں بھی کرو۔ (صحیح بخاری، کتاب العُمرہ)۔

# محمد بشربين

انبیاءعامی بدندی گرنه از الطاف خویش برمس <sup>بس</sup>تی آنان کیمیامی ریختی انبیاعام انسان ہوتے اگر تم اُن کے تانبے جیسے وجو دیر کیمیاڈ النے کی مہر بانی نه کرتے <sup>82</sup>۔ **مولو کی۔** 

قر آن کی اس آیت کے مطابق اسلام کے اوّلین دور کے تمام علما اس بات ہر متفق تھے کہ روحانی امتیاز کے علاوہ پیغیبر ایک عام انسان تھے۔

قُل إنَّمَا أَنَا بِشَرُ مِثلُكُم يُوحي إليَّـ

(کہد دو کہ میں بھی تمہارے ہی جیبا آدمی ہوں میری طرف وحی کی جاتی ہے:الکھف۔110)۔

حتیٰ کہ اہل سنت کے علم بھی علم اور معصومیت کو نبی کی ذات یاصفات کالاز می جزو نہیں سیجھتے تھے بلکہ اسے خدا کی طرف سے دیا ہواعطیہ کہتے تھے۔ بنیادی سوال بیہ ہے۔ کیا خدا کسی انسان کو اس کے علم، معصومیت اور مافوق البشر خصوصیات کی وجہ سے نبوّت سے سر فراز کرتا ہے یا جب وہ کسی انسان کو دوسروں کی ہدایت کے لیے مامور کرتا ہے تواسے بشری اور مافوق البشری خصوصیات عطاکر دیتا ہے؟۔

<sup>82:</sup> پغیبر بھی عام انسانوں جیسے ہوتے ہیں، لیکن عقیدت کی وجہ سے ہیروکار اُن سے مافوق الفطرت باتیں منسوب کر دیتے ہیں۔ لیتی عقیدت کی وجہ سے لوگ تانبے کو بھی سونا تجھنا اور کہناشر وع کر دیتے ہیں۔ ای مضمون پر فاری کی ایک کہاوت ہے۔ ہیران نمی پر ند مریدال می پرانند۔ ہیر نہیں اڑتے اُنھیں مرید اڑاتے ہیں۔ ہندووں کا بھی بھی ماننا ہے کہ یہ آپ کی شر دھاہے جو آپ کوایک پھر کے اندر پرمائنا دکھاد بتی ہے

اس مسئلے پر ان علماء کاعقیدہ یہ تھا کہ وہ ایک انسان پر اس لیے ایمان لائے ہیں کہ اُس پر وحی نازل ہوتی ہے نہ کہ خدانے اُس کی علمی واخلاقی سطح کو دوسروں سے بلند تر قرار دیا ہے۔ پیغیبر بھی اس بات کو جانتے تھے۔ تھے جنانچہ اسی سلسلے میں قر آن کاحوالہ دیتے تھے۔

وَ كَذَلِكَ أُوحِينا ٱلْيَكَ رُوحاً مِن اَمرِنا ما كُنتَ تَدى عَاالكِتابُ وَلاَ الايمانُ وَلكِن جَعَلنا كُوْرا أَهَدى بِعِ مَن نَشاءُ مِن عِبارِنا

(اوراسی طرح ہم نے اپنے تھم سے ایک روح تمہاری طرف وحی کی ہے تعصیں کچھ پیۃ نہ تھا کہ کتاب کیا ہوتی ہے اور ایمان کیا ہو تاہے، مگر اُس روح کو ہم نے ایک روشنی بنادیا جس سے ہم راہ دکھاتے ہیں اپنے بندوں میں سے جے چاہتے ہیں:الشُّوری۔52)۔

اس سے پہلی آیت بھی اسی مضمون پر دلالت کرتی ہے۔ خصوصی طور سورت الأنعامہ کی آیت نمبر 50 اس سے پہلی آیت اللہ نظامی کی آیت نمبر 50 اس صورت حال کو واضح انداز میں بیان کرتی ہے جو کسی کے پینمبر سے معجزہ دکھانے کے تقاضے کا جواب ہے۔

قَل لا أَقُولُ لَكُم عِندى خَزائِنُ اللهِ وَلا أعلمُ الغيبَ وَلا أَقُولُ لكُم إِنَّى مَلكُ إِن أَتَّبِعُ إِلا ما يُوحِ إِلَىَّ

( کہہ دو کہ میں تم سے بیے نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں اور نہ میں غیب جانتا ہوں اور نہ تم سے بیے کہتا کہ میں فرشتہ ہوں۔ میں تو صرف اس حکم پر چلتا ہوں جو مجھے آتا ہے )۔

سورت الأعرّان كي آيت نمبر 188 مين فرمايا گياہے:

قَل لا أَملِكُ لِنَفسى نَفعاً وَلا ضَرِّاً إلا ما شاءَاللهُ وَلو كُنتُ أَعلَمُ الغَيبَ لاَستَكَثَرُتُ مِنَ الخبر وَ ما مَسَّنِي السَّوُ ُ إِن أَنَا الاندَير وَبَشير لِقَومِ يُؤْمِنُونُ ( کہہ دو کہ میں اپنے فائدے اور نقصان کا پچھ بھی اختیار نہیں رکھتا مگر جو اللہ چاہے اور اگر میں غیب کی باتیں جانتا ہو تا تو بہت سے فائدے جمع کر لیتا اور مجھ کو کوئی تکلیف نہ پہنچتی۔ میں تومؤمنوں کو ڈر اور خوشخبری سانے والا ہوں)

نیزیہ آیت مشر کین کی اس بات کا بھی جواب ہے جو کہتے تھے کہ اگریہ سچے کہتا ہے اور عالم غیب کے ساتھ اس کا تعلق ہے توبہ تجارت سے زیادہ منافع کیوں نہیں کما تا۔

قرانی آیات اس موضوع پر بہت واضح اور قطعیت کی حامل ہیں، اور حدیث وسیرت کی کتابیں بھی اس بات کی تصدیق کرتی ہیں، کہ پنجمبر نے کبھی اپنی معصومیت یا غیب کا علم رکھنے کا دعویٰ نہیں کیا تھا۔ وہ اپنی انسانی کمزوریوں سے واقف تھے۔ اور اُٹھوں نے کمال سادگی اور صداقت سے کام لیتے ہوئے اپنی بشری کمزوریوں کا اعتراف کیا ہے۔ پنجمبر سے متعلق ایک معتبر حدیث میں درج ہے کہ جب وہ مشرکین کے مجزود کھانے کے لگا تار تقاضے سے عاجز آگئے تواٹھوں نے فرمایا:

" یہ مجھ سے کیا تو قع رکھتے ہیں، میں خداکا ایک بندہ ہوں، اور سوائے اس کے پچھ نہیں جانتا جو مجھے سکھایا گیاہے "۔

محمد کی قابل تعریف صدافت اور در سی ہمیں سورت عَبَسَ کی پہلی گیارہ آیات میں ملتی ہے جہاں اللہ کی جانب سے محمد کو کی جانے والی سرزنش واضع طور پر نظر آتی ہے اور محمد اسے کمال سچائی سے بیان کرتے ہیں:

عَبَسَ وَ تَوَلِّى ـ اَن جاءَ الاَعمى وَ ما يُسريكُ لَقَلَّهُ يَزَّتِّى ـ اَو يَلَّكُّو فَتَنقَعَهُ ال دِِّكري ـ اَما مَن استغنى ـ فَأنتَ لَهُ تَصَدِّى وَما عَلَيك اللَّيْزَقِّى وَامَّا مَن جاءَ كيَسعى وَهُو يَخشى ـ فَأنتَ عَنهُ تَلَهِّى كللَّ إِنَّمَا تَلكِرُهُ ـ تَلكِرُهُ ـ تَلكِرُهُ ـ تَلكِرُهُ ـ تَلكِرُهُ ـ مَالمُولِهُ مَا مَا عَلَيك اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْلًا عَلَيْهُ عَلِيْسُونَ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَل عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ بشر ہونے کے ناطے پیغیبر کی بیہ آرزو تھی کہ وہ چاہتے تھے کہ قریش کے امر اءاور باحیثیت لوگ بھی اسلام قبول کریں۔ شائداس آرزو کے پیچھے وہ سوال تھے جو مشر کین فخر سے پوچھتے تھے: اسلام قبول کریں۔ شائداس آرزو کے پیچھے وہ سوال تھے جو مشر کین فخر سے پوچھتے تھے: آئ الفَریقین جَدِیوْمَقاماً وَاحَسَنُ مَن یَابًا۔

( دونوں فریقوں میں سے مکان کس کے اچھے اور مجلسیں کس کی بہتر ہیں: مَریکھ ۔ 73 )۔

چنانچہ پیغیبر کی میہ آرزو فطری تھی۔ وہ چاہتے تھے کہ صاحب حیثیت اور معتبر افراد اُن پر ایمان لائیں۔
ایک دن وہ صحابیوں کے ساتھ بیٹے ہوئے تھے اوور لوگوں کو اسلام کی طرف مائل کرنے کے موضوع پر
بات چیت ہور ہی تھی کہ عبد اللہ بن مکتوم نامی اندھا<sup>83</sup> بومسلمان ہو چکا تھا، وہ آیااور محمد ہے کہا کہ آپ
کو اللہ نے جو سکھایا ہے وہ مجھے یاد کر ادیں۔ پیغیبر نے اس کی طرف توجہ نہ دی اور گھر چلے گئے۔ اُس وقت
سورت عَبْسَ کی میہ آیات نازل ہوئیں جس کے لہج میں اللہ کی سرزنش واضح نظر آر ہی ہے۔

83: بلال ابن رباح کے علاوہ عبداللہ بن مکتوم بھی مؤذن تھے۔ اندھے تھے اور نماز پڑھنے کے لیے اپنے کتے کی مدو سے مبجد آیا کرتے تھے " جابر بن عبداللہ انصاری سے مر دی ہے۔ کہ رسول اللہ نے مدینہ کے کتول کو قتل کرنے کا تھم دیا تو ابن مکتوم حاضر ہوئے اور عرض کی، یا رسول اللہ، میر امکان دورے، نظر سے محروم ہوں، اور میر اایک کتاہے۔ آپ نے اُٹھیں چندروز کی مہلت دے دی، پھر اُٹھیں جی اپنے

ر سول الله، میر امکان دور ہے، نظر سے محروم ہول، اور میر اایک کتا ہے۔ آپ نے آھیں چندروز کی مہلت دے دی، پھر آھیں جی اپنے کتے کو قتل کرنے کا تھم دیا''۔ (طبقات این سعد )۔

عبداللہ بن ام مکتوم رضی اللہ عند نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ہے یو چھا: اے اللہ کے رسول! میں نابینا آدی ہوں، میر اگھر بھی (مسجد سے) دور ہے اور میری ربنمائی کرنے والا الیا شخص ہے جو میرے لیے موزوں و مناسب نہیں، کیا میرے لیے اپنے گھر میں نماز پڑھ لینے کی اجازت ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "کیا تم اذان سنتے ہو؟"، انہوں نے کہا: جی ہال، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "کیا تا"۔ (شنن الی واکور، کتاب الصلاة)۔

میں تھارے لیے رخصت نہیں یا تا"۔ (شنن الی واکور، کتاب الصلاة)۔

(تیوری چڑھائی اور منہ بھیرا۔ کہ ان کے پاس ایک نابینا آیا۔ اور تم کو کیا خبر شاید وہ پاکیزگی حاصل کرتا۔ یا سوچنا تو سمجھانا اسے فائدہ دیتا۔ جو پر وانہیں کرتا اس کی طرف تو تم توجہ کرتے ہو۔ حالانکہ اگر وہ نہ سنورے تو تم پر کچھ (الزام) نہیں۔ اور جو تمھارے پاس دوڑتا ہوا آیا اور وہ ڈر رہاہے اس سے تم بے رخی کرتے ہو دیکھویہ تھیجت ہے: عکبس۔ 1 تا 11)۔

اس کے بعد پیغمبر جب بھی عبد اللہ ابن مکتوم کو دیکھتے تو فرماتے ، خوش آمدید تمھاری وجہ سے مجھے خدانے سر زنش کی۔

سورت غَافر کی آیت نمبر 55 میں فرمایا گیاہے:

فَاصدِ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَتَّ وَاستَغفِر لِنَ نبِكَ وَسَبِّح بِحَمدِ رَبِّكَ بِالْحَشِّيِّ وَالإِبكارِ

(صبر کراللہ کاوعدہ سیاہے اور اپنے گناہ کی معافی مانگ اور اپنے رب کی حمد کے ساتھ تسبیح کرتے رہو)۔

محمد کی گناہ سے نسبت اور اس گناہ سے بخشش کی خواہش ثابت ہے اور بعد میں آنے والوں نے پیغیر کی معصومیت کا جو دعویٰ کیا ہے وہ قر آنی نص کے منافی ہے۔ سورت الشَّرح کی پہلی تین آیتوں میں اسی مضمون کی تکر ارکی گئی ہے۔

ٱلمُ نَشُرَحُ لَكَ صَلَى مَكَ مَاكَ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْ مَاكَ اللَّذِي َ ٱنْقَصَ ظَهْرَكَ \_

(کیاہم نے تمھاراسینہ کشادہ نہ کیااور تم پرسے تمہارابو جھا تارلیاجس نے تمھاری بیٹھ توڑی تھی)

سورت الفَتْح مين "ذنب" يعنى گناه كے لفظ نے "وزر" كى جكه لى ب:

إِنَّا فَتَحنا لَكَ فَتَحًا مُبِينًا لِيَعْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِحَ نِعمَتَهُ عَلَيكَ وَيَهدِيَكَ وَمِراطًا مُستقيمًا

(بیشک ہم نے شخصیں واضح فتح دی۔ تاکہ خدا تم تصارے اگلے اور پچھلے گناہ بخش دے اور تم پر اپنی نعمت پوری کر دے اور شخصیں سیدھے رہتے چلائے۔ 1-2)۔

قر آن کی واضح اور غیر متنازعہ آیات سے جو ظاہر ہو تا ہے اس کی بنیاد پر ہم وثوق سے کہہ سکتے ہیں کہ بعد
میں آنے والوں نے حضور کی ذات سے جو معصومیت اور فوق البشر ہونے کی صفات منسوب کی ہیں، وہ
اُن میں نہیں تھیں۔ اور نہ ہی اُنھوں نے خود کو خطاسے پاک کہا تھا۔ چنانچہ اس امر سے اہل فکر و تحقیق
کی نظر میں اُن کی شان بڑھ جاتی ہے اور یہ امر اُن کی روحانی قدر و قوت میں گئ گنا اضافے کا باعث بنتا
ہے۔

ریاضی کہ جس کے حقائق ثابت ہوتے ہیں اور سائنس کہ جس کے حقائق کا تقریباً مشاہدہ کیا جاسکتا ہے ،
ان کے علاوہ دو سرے امور جیسے فہ ہبی یاسیاسی اور ساجی عادات کے سلسلے میں انسان عقل اور شعور سے کام نہیں لیتے۔ پہلے وہ کسی امر پر عقیدہ قائم کرتے ہیں، اور پھر اُسے صحیح ثابت کرنے کے لیے دلائل و شوت ڈھونڈ نے میں اپنا دماغ کھپاتے ہیں۔ علائے اسلام بھی اسی رویے سے انجراف نہیں کرتے۔ وہ فرط عقیدت سے پہلے یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ رسول معصوم ہیں اور پھر اسے بھی ثابت کرنے کے لیے فرط عقیدت سے پہلے یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ رسول معصوم ہیں اور پھر اسے بھی ثابت کرنے ہیں اُس سے قر آن کی مختلف تاویلات کرتے ہیں۔ اس سلسلے میں مفسرین جس قسم کے ہاتھ پاؤں مارتے ہیں اُس سے جھے سہل تستری گ<sup>8</sup> کا ایک واقعہ یاد آگیا۔ اُن کا ایک مرید آکر اُن سے کہتا ہے کہ لوگوں کا کہنا ہے کہ وہیں پینی پر چل سکتے ہیں۔

سہل نے اُسے کہا کہ اس کے متعلق جاکر مسجد کے مؤذن سے پوچھو کیونکہ وہ ایک سچاانسان ہے۔ مرید مؤذن کے پاس گیا اور اس مسئلے پر جواب چاہا۔ مؤذن نے کہا۔ "مجھے یہ توعلم نہیں کہ وہ پانی پر چل سکتا

<sup>84:</sup> سہل تستری (شوشتری) خوزستان کے علاقے شوشتر کے ایک معروف صوفی تھے۔ اُن کی وفات 886ء میں ہوئی

ہے یا نہیں لیکن میں میہ ضرور جانتا ہے کہ ایک دن سہل طہارت کے لیے تالاب کے کنارے آیا اور پانی میں گر گیا۔ اگر میں وہاں موجود نہ ہوتا اور اسے باہر نہ لاتا تو وہ ڈوب جاتا"۔ اس امر سے غیر جانبدار محققین اور حقیقت کے متلاثی افکار نہیں کر سکتے کہ اس سلسلے میں بہت زیادہ دستاویزی شہاد تیں موجود ہیں۔

ہمگری سے تعلق رکھنے والے اسلامی تاریخ کے محقق إگناز گولڈز بہراس بات کے قائل ہیں کہ روایات، احادیث اور سیرت کی کتابیں مجمد کی شخصیت کو جس قطعیت اور وضاحت کے ساتھ پیش کرتی ہیں اس کی مثال دو سرے مذاہب کے کسی شارع کے متعلق نہیں ملتی۔ اور ان دستاویزات میں ہمیں کہیں بھی الیمی صورت حال نظر نہیں آتی، جہاں محمد میں بشری رجانات نہ ملیں۔ بلکہ وہ تو مسلمانوں اور اپنے ارد گرد کے لوگوں سے بالکل بھی مختلف نظر نہیں آتے۔ چنانچہ کہا جاتا ہے کہ غزوہ خندت کے موقع پر جب لوگ خندق کے موقع پر جب لوگ خندق کے دو آئن سے خوشی کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آنھوں نے جو اب دیا: 'آحبُ مین دُنیا کھے ڈکلاٹ: اَلطیب وَالنِساء و قُری کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آنھوں نے جو اب دیا: 'آحبُ خوشبو عورت اور نماز میری آئکھوں کی شخد کے۔ اور اسی قشم کی دیگر روایات سے پیتہ چلتا ہے کہ محمد نہیں تھے <sup>85</sup>۔

85: حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا: " ججھے دینا میں عور توں اور خوشبو سے محبت دی گئی اور میری آگھوں کی شعنڈ ک نماز میں رکھی گئی"۔ حضرت حسن سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا: " عمیں دینا کی عیش میں سوائے عور توں اور خوشبو کے پچھے حاصل نہیں کیا"۔ حضرت عائشہ نہیں چاہتا"۔ میموں سے روایت ہے کہ " نرسول اللہ نے دنیا کی عیش میں سوائے عور توں اور خوشبو کے پچھے حاصل نہیں کیا"۔ حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ " نبی کریم کو دنیا کی تمین چڑ ہے پہند تھیں، کھانا، عور تیں اور خوشبو ہے آپ نے دوچ پڑ ہے پائی آئیں ایک نہیں پائی۔ عور تیں اور خوشبو پائی، کھانا نہیں پیایا"۔ معقل بن بیار سے روایت ہے: "رسول اللہ کو گھوڑ ہے سے زیادہ کوئی چڑ پہند نہیں تھی، پھر کہا، اے اللہ معاف کرنا عورت سے زیادہ کوئی چڑ پہند نہیں تھی، پھر کہا، اے اللہ معاف کرنا عورت سے زیادہ کوئی چڑ پہند نہیں تھی۔ ۔ (طبقات این سعد)۔

قر آن، احادیث، سیرت کی کتابوں اور دیگر روایات کی دستاویزی شہاد توں کے باوجود محمد کی وفات کے بعد اُن کے بشری خصاب بعد اُن کے بشری خصاب کر لیے گئے۔ محمد کی وفات کے دوسرے دن معتبر صحابی عمر بن خطاب نے تلوار نکال کر کہا کہ جو بھی ہے کہے گا کہ محمد مر بھے ہیں، میں اس تلوار سے اُس کی گر دن مار دوں گا۔ خدا ابو بکر کے والد پر رحمت نازل فرمائے کہ اُنھوں نے کہا:" کیا بیہ قر آن میں نہیں آیا:" إِنَّكَ مَیِّتٌ وَ اَلَّهُ مَیِّتُونَ " (بِ شک آب کو بھی مرنا ہے اور اُن کو بھی مرنا ہے: الذَّمَر ۔30)۔

جوں جوں مدینہ زمانی و مکانی انداز سے گیار ہویں صدی سے آگے بڑھا، مسلمانوں کی اکثریت نے اپنی عقلی صلاحیتوں کا استعمال ترک کر دیا، اور مبالغے و غلو کو بڑھاوا دینے کا و تیرہ اپنالیا۔ حضرت محمد کی دو صفات جس کے وہ خود بھی قائل تھے لینی انسان اور پنجیبر ہونا جس کا ذکر نماز پنجگانہ اور قرآن میں بھی ہے، کو بھلا دیا گیا۔ اور "لولاك لَمَا خَلَقَتُ الأخلاك" یعنی اگر تونہ ہو تا تو میں کا ئنات کو تخلیق نہ کرتا کے مصداق انتھیں کا نئات کی تخلیق کی علت غائی قرار دیا۔

تیر ہویں صدی عیسوی کے شخ نجم الدین دایہ اپنی "مرصاد العباد" نامی کتاب میں لکھتے ہیں کہ "جب خدا نے "کُن:ہو جا" کہہ کر کا نئات کو تخلیق کرناچاہ، تو کا نئات کی تخلیق کے لیے اولین مادے کی غیر موجود گی ہے مجبور ہوا کہ پہلے نورِ محمدی کو پیدا کرے۔ اور جب اُس نور پر نظر ڈالی تو اُس نظر سے شر ماکر نور سے پیدنہ پہنے لگا، اور اس پیننے سے انبیاء کی ارواح اور فرشتوں کی تخلیق ہوئی۔ مصر سے تعلق رکھنے والے سیر ت نگار محمد عبداللہ السمان نے اپنی کتاب "محمد مرسول بشد" میں لکھا ہے۔ "محمد دوسرے انبیا کی طرح اُن کی پیدائش ہوئی، زندگی بسرکی اور وفات پائی۔ امر نبوت کے باوجود وہ بشریت کی حدود سے خارج نہیں ہوئے۔ وہ بھی دوسروں کی مانند غصے میں آتے امر نبوت کے باوجود وہ بشریت کی حدود سے خارج نہیں ہوئے۔ وہ بھی دوسروں کی مانند غصے میں آتے

تھے، خوش، راضی اور مغموم ہوتے تھے۔ ایک بار اسود بن عبد المطلب بن اسد کوبد دعادی "خدا اُسے اندھاکر دے اور اس کے بیٹے کو پتیم کر دے "۔ <sup>86</sup>

فلسطینی مصنف محمد عزت دروزہ نے سیرت رسول لکھی اور اپنے آراء اور بیانات کی بنیاد قرآنی عبارت پر رکھی۔ اس روشن خیال مسلمان نے دو جلدوں پر مشتمل کتاب بیس حضور اور شریعت اسلامی پر اپنے ایمان اور خلوص سے اظہار خیال کیا ہے اور افسوس سے اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ قسطانی <sup>88</sup> جیسے مسلمان کی اکثریت گر اہ ہو چکی ہے۔ وہ الیمی مبالغہ آمیزی کر رہے ہیں جو قرآنی نص کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتا، حتی کہ صحیح اور معتبر احادیث بیں بھی ایسا کوئی ذکر نہیں ہے۔ ان لوگوں کے دعووں کے مطابق اللہ نے آدم کو اس لیے تخلیق کیا تاکہ اُن کی نسل سے محمد پیدا ہوں، اور اس مقصد کی خاطر نسل ان پیدا کی گئے۔ حتی کہ لوح و قلم، عرش و کرسی، تمام آسان وزبین، جن وانس، بہشت و دوز خ، مختمراً تمام کا نئات محمد کے نور کے پر تو سے وجود بیں آئی ہے۔ اور ایسادعویٰ کرتے وقت سورت الاُنعَام کی آئیت کہ کہ کو فراموش کر دیتے ہیں جہاں فرمایا گیا ہے: "اللّهُ أَعَلَمُ حَدِث یَجَعَلُ بِسالتَهُ " (اللّه ہی جانتا کہ اس جہان کی واحد علّت خدا ہے۔

<sup>86::</sup>معران کے حوالے سے حضور کامذاق اور متسخر اڑانے والوں میں بنی اسد قبیلہ کے اسودین مطلب، بنی زہر ہ کے اسودین عبد یغوث، بنی مخزوم کے ولیدین مغیرہ، بنی مہل سے عاص بن واکل اور بنی خزاعہ سے حارث بن طلالہ پٹی پٹی شخصہ آپ نے بنی اسد کے اسود کے لیے بد دعافرمائی۔" یااللہ! اس کو اندھاکر دے اور اے اس کے بیٹے کی موت پر لا"۔ (البد ابد والنہا یہ)۔

<sup>87:</sup> احمد بن محمد قسطانی اند کس 1448 میں پیدا ہوئے اور 1518 میں انتقال ہوا۔ شافعی فقہ سے تعلق تھا۔ اُن کی اہم ترین کتاب"لطا یف الاشارات بفنون القدر اُت ہے۔

یہ روشن فکر مسلمان مصنف مزید اضافہ کرتے ہوئے کہتا ہے کہ انبیاء قر آنی عبارت کے مطابق عام انسان تھے جنھیں اللہ تعالیٰ نے انسانوں کے ہدایت کے لیے بر گزیدہ کیا۔

وَمَا اَرْسَلْنَا قَبْلُكَ اِلَّارِجَالَا نُوْجِيِّ الِتَهِيمُ فَسْئُلُوّا اَهْلَ اللِّكُرِ اِنْ كُنْتُمُ لاتَعْلَمُوْنَ ـ وَمَاجَعَلْنَهُمْ جَسَمًا لَا تأكُلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوْ احالِدِينَ ـ

(اور ہم نے تم سے پہلے بھی تو آد میوں ہی کور سول بناکر بھیجا تھاان کی طرف ہم و تی بھیجا کرتے تھے اگر تم نہیں جانتے تو علم والوں سے پوچھ لو۔ اور ہم نے اُن کے ایسے بدن بھی نہیں بنائے تھے کہ وہ کھانا نہ کھائیں اور نہ وہ ہمیشہ رہنے والے تھے: الانبیاء۔ 8،7)۔

محمد عزت دروزہ نے بہت زیادہ قر آنی آیات کا حوالہ دیا ہے۔ جن سے ظاہر ہو تا ہے کہ اللہ نے وحی بھیج کر حضور کوبر گزیدہ کیا، و گرنہ اس کے علاوہ اُن میں کوئی اور بر گزید گی نہیں تھی۔ حبیبا کہ:

قُل سُبحانَ مَهِّى هَل كُنتُ اِلاَّبَشَراً مَسُو لاً۔ ( کہہ دومیر ارب پاک ہے میں توفقط ایک بھیجا ہواانسان ہوں:الاسرَاء۔93)

وَمامَنَعَ الناسُ أَن يُؤْمِنُوا إِذا جاءَهُمُ الْهُدي إِلاَّ أَن قالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَر أَى سُولاً

( اور جب لو گوں کے پاس ہدایت آ گئی تو اُن کو ایمان لانے سے اس کے سوا کو کی چیز مانع نہ ہو کی کہ کہنے لگے کہ کیا خدانے آدمی کو پیغیبر کر کے جیجاہے:الاسرَاء۔94)

وَما أَرْسَلنا قَبلَكَ اللَّرِ جِالاَّيُوحِي البَهِم \_ (اورتم سے پہلے بھی توہم نے وحی کے لیے آدمیوں کو منتخب کیا تھا: الاُنبیتاء۔7)

وَقَالُو اما لِمِلْاَ الرَّسُولِ يَاكُلُ الطَّعَامَ وَ يَمشى فِي الاَسواقِ ( اور كَتِّ بِين كه به كيما يَبْغِبر س كه كها تا س اور بازاروں مِين حِيلًا چُر تا ہے: الفُرقان - 7) نَحُنُ نَقُصَّ عَليكَ أحسَنَ القَصَصِ مِما أو حَينا اللِّكَ هذَا القُر آن وَإِن كُنتَ مِن قَبلِهِ لَمِن الغافِلين

(ہم تیرے پاس بہت اچھاقصہ بیان کرتے ہیں اس واسطے کہ ہم نے تیری طرف یہ قر آن بھیجاہے اور تو اس سے پہلے البتہ بے خبر وں میں سے تھا: پُوشف۔7)

وَ ما جَعَلنا لِيَسَّرَّ مِن قَبِلكَ الْحُلْلَ الْفَإِنَ مَّتَ فَهُمُ الْحَالِدُونَ \_ (اور جم نے تم سے پہلے کس آدمی کو بقائے دوام نہیں بخشا۔ جملا اگر تم مر جاؤتو کیا یہ لوگ ہمیشہ رہیں گے: الأنبياء \_ 3)

وَ مَا كُمَّ مَنُ الِلَّى مَسُولُ قَدَ حَلَت مِن قَبِلِهِ الرَّسُلُ - ( اور محمد توایک رسول ہے اس سے پہلے بہت رسول گزرے: آل عِمَران - 144)

ما كُنتَ تَدى مي ما إلكتابُ ولا الايمانُ - (تمنه توكتاب كوجائة تصاورنه ايمان كو: الشُّوري - 52)

قَلَما كُنتُ بِدعاً مِنَ الرسُلِ وَما أدى ما يُفعَلَ بِي وَلا بِكُم إن أَتَبَعُ إلاما يُوحِي إلى وَما أنَا إلا نذيرُ مُبينُ

( کہہ دو میں کوئی انو کھارسول نہیں ہوں اور میں نہیں جانتا کہ میرے ساتھ کیا کیا جائے گا اور نہ تمھارے ساتھ ۔ میں نہیں پیروی کرتا مگراس کی جومیری طرف وحی کیا جاتا ہے سوائے اس کے نہیں کہ میں تھلم کھلاڈرانے والا ہوں:الڑحقاف۔9)

غزوہ بئر معونہ جس میں ستر مسلمان مارے گئے تھے، محمد نے کئی روز فجر کی نماز کا آغاز اس عبارت سے کیا: "اَللهُ م اَشْدَهُ و طَأَقَک عَلَی مُضِر "۔ (الله بنی مضر کو کچل دے)۔ پیغیمر کے بشر ہونے اور انسانی کمزوریوں کے آثار ہر جگہ پر نظر آتے ہیں:

غزوہ احد میں شکست اور حمزہ بن عبد المطلب کے قتل کے بعد جبیر بن مطعم کے غلام وحثی نے حمزہ کے کان اور ناک کاٹ دیئے اور ابوسفیان کی بیوی ہند بنت عتبہ نے حمزہ کاسینہ چیر ااور کلیجہ نکال کر چبایا 88۔ جب حضور نے اپنے چچا کی لاش کامثلہ دیکھا تو آخصیں بہت غصہ آیا اور اُنھوں نے انتقام جویانہ انداز میں کہا "خدا کی قشم، میں قریش کی پچپس لاشوں کا مثلہ کروں گا"۔ یہ واقعہ اور اس سے ملتے جلتے دیگر واقعات عربوں کے غصے اور کینہ پروری کو بہت واضح انداز میں آشکار کرتے ہیں۔ یہ انتہا تھی کہ ایک عورت نے ایک مرے ہوئے انسان کے سینے کو چیرا وروہاں سے کلیجہ نکال کر کھانا شروع کر دیا اور چو نکہ ذاکقہ اچھا نہیں تھالہذا تھوک دیا۔ ہند کی طرح دوسری ممتاز عور تیں بھی میدان جنگ میں جا کر جنگبو وک کا حوصلہ بڑھاتی تھیں اور اپنی وعدوں اور نسوانی اداؤں سے لبھاکر اُنھیں لڑائی میں بہادری کے جو کہ دکھونے پر آمادہ کرتی تھیں 89۔

سیرت ابن ہشام میں درج ہے کہ قبیلہ عرینہ کے چند لوگ بیار ہوئے اور حضور کے پاس مدد کے خواستگار ہوئے۔ انھیں مدینہ سے باہر شتر بانوں کے پاس بھیج دیا گیا تا کہ وہ وہاں اونٹینوں کا دودھ لی کر

<sup>88 :</sup> ہندنے جوں ہی حمزہ کے مرنے کا منظر دیکھا تو خوشی ہے ہے اختیار اپنا ہازہ بند، ہنملی اور کان کی بالیاں اُتار کرو حشی کو دے ڈالیس اور ایک دم ہے ایک چٹان پر چڑھ گئی اور رہز گانے شروع کر دیے: "جنگ بدر کا بدلہ ہم نے چگا دیا اور جنگ کے بعد جنگ بھڑ کتی ہے۔ میں شعیبہ ولید، عنتبہ اور بکر کے قتل پر صبر ند کر سکی۔ میں نے اپنے دل کی کدورت نکال لی ہے اور اپنے نذر پوری کر لی ہے۔ اے وحشی! تونے میرے سینے کی سوزش کو شفا بخشی۔ وحشی کا شکر پوری زندگی مجھ پر واجب ہے، یہاں تک کہ قیم میں میری ہڈیاں بوسیدہ ہو جائیں۔ (البدامیہ و النہایہ)۔

<sup>89:</sup> ہم رات کو آنے والوں (ستاروں) کی بیٹیاں ہیں۔ ہم گدیلوں پر اس طرح چلتی ہیں جیسے کہ جانور قطاصاف جنگل میں چلتا ہے۔ اگر آگے بڑھوگے توہم گلے لگائیں گی اور گدے بچھائیں گی۔ اگر منہ موڑوگے تو بغیر کسی خیال کے قطع تعلق کر لیس گی۔ اے بنوعبدالدار، اے پشت بچپانے والو، شمثیر ہر اں سے مارو''۔ غزوہ احد میں ہند بنت عتبہ کار جزیہ گیت،۔ (البدایہ والنہایہ)

شفایاب ہو جائیں 90۔ اونٹیوں کا دودھ پینے کے بعد جب وہ اپنی بیاری سے شفایاب ہوئے تو آنھوں نے شر بانوں کو قتل کرنے کے بعد اُن کی آنکھوں میں کا نئے چھو دیئے اور اونٹ لے کر فرار ہو گئے۔ جب یہ خبر پیٹیمر تک پیٹی تو آنھیں بہت غصہ آیا اور اُنھوں نے فوراً کرز بن جاہر کو اُن کا پیچھا کرنے کے لیے بھیجا۔ جب وہ سب پہڑے گئے اور اُنھیں حضور کے سامنے پیٹی کیا گیا تو اُنھوں نے حکم دیا کہ ان کے ہاتھ پاؤں کاٹ دیے جائیں اور اِنھیں اندھا کر دیا جائے۔ صبحے بخاری کی حدیث کے مطابق پیٹیمر نے فرمایا:" اِنا بھٹو اَنھیس وَ آسفِ کَما یَعْضِبُ البھٹر"۔ (میں بھی دوسرے لوگوں کی طرح ایک انسان ہوں جے غصہ بھی آتا ہے اور دُ کھ بھی ہوتا ہوں)۔

بہت زیادہ واقعات اور روایات اس بات کی تائید کرتی ہیں۔ ابو رہم غفاری ایک صحابی تھے۔ ایک غزوے پر محمد کے ہمراہ ایک ہی سواری پر اکٹھے بیٹے جارہے تھے،انقاق سے ان کے جسم اس قدر قریب آگئے کہ ابورہم کے جوتے کی نوک حضور کی پنڈلی میں چھی جس سے آپ کو در دہوا۔ آپ کو غصہ آگیا اور آپ نے اپنا تازیانہ ابورہم کے پاؤل پر دے مارا۔ ابورہم خو دروایت کرتے ہیں کہ میں بہت پریشان اور ڈراہوارہا مبادامیری برتمیزی کی وجہ سے کوئی آیت نازل نہ ہو جائے۔

اپنی زندگی کے آخری ایام میں آپ نے شام پر حملہ کرنے کی خاطر ایک لظکر ترتیب دیا اور اسامہ بن زید کو اس کا امیر مقرر کیا۔ جس پر معتبر صحابہ کر ام کی ناراضگی ایک فطری بات تھی کہ ایک 20سالہ نوجو ان کو ایسے لشکر کا امیر کیوں مقرر کیا گیاہے جس میں ابو بکر سمیت کئی معزز اور معتبر صحابی شریک تھے؟۔یہ خبر رسول اللہ کے کانوں تک پنجی تو آپ اس قدر ناراض ہوئے کہ بستر علالت سے اٹھے اور مسجد پہنچ

<sup>90:</sup>اس موضوع پر صحیح بخاری میں ایک سے زیادہ احادیث ہیں، کہ حضور نے اُن لو گوں کو اونٹنیوں کا دودھ اور پیشاب ملا کر پینے کی تبجدیز دی، جس سے یہ کچھ عرصہ بعد تندرست ہو گئے، اور پھر شتر بان کو قتل کر کے اونٹ کے کر فرار ہو گئے۔ حضور کے حکم پر اُن کے ہاتھ پاؤں کاٹ دیئے گئے، اُنھیں اندھا کرنے کے بعد صحر امیں چھینک دیا گیا جہاں وہ پیاس کی وجہ سے مرگئے۔

گئے۔ اور نماز کے بعد منبر پر چڑھ کر ہوئے: "میں یہ کیابا تیں سن رہاہوں کہ لوگ اس بات پر اعتراض کررہے ہیں کہ میں نے لشکر کی امارت اسامہ کو کیوں دی؟"۔ اسی طرح بیاری کے ایک روز جب آپ بے سدھ پڑے ہوئے تھے، توام المؤمنین میمونہ ایک دوابنا کر لائیں، جس کا نسخہ انھوں نے عبشہ میں قیام کے دوران سیکھا تھا، اور اسے حضور کے منہ میں ڈالا۔ حضور اُٹھ بیٹھے اور غصے سے کہا" یہ حرکت کس کی ہے؟"۔ بتایا گیا کہ یہ دوا میمونہ نے تیار کی تھی اور آپ کے پیچاعباس نے آپ کے منہ میں انڈیلی تھی۔ آپ نے منہ میں ایڈیلی حتی۔ آپ نے منہ میں یہ دوا ڈالی جائے۔ حتی کہ میمونہ کو بھی وہ دوا پینا پڑی جب کہ وہ روز ہے۔ تھیں او۔

حضور کے تنئیں سالہ دور نبوت اور خصوصی طور پر مدینہ قیام کے دوران بہت زیادہ ایسے شواہد ملتے ہیں جوان کے نفسیاتی ردعمل اور بشری خصوصیات کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ جیسے افک کا واقعہ ،ماریہ قبطیہ اور اُسے خود پر حرام قرار دینا، یا جوں ہی زینب اپنے ایام عدّت سے فارغ ہو کیں توانہیں جلدی سے بیاہ کرگھر لانا۔

91: سیدہ عائشہ رضی اللہ عنبا کہتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کو کھ کا در دہو جاتا تھا۔ ایک دن بہت سخت در دہوا، حتی کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بستر پر انقال فرمانے والے ہیں۔ ہم نے آپ کی زبان اللہ علیہ وسلم بستر پر انقال فرمانے والے ہیں۔ ہم نے آپ کی زبان ایک طرف کر کے دوسری طرف دو وا ڈالی۔ جب آپ کو افاقہ ہو اتو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پیچان لیا کہ ہم نے دوائی ڈالی منتمی، پس فرمایا: "تحصارا خیال تھا کہ اللہ تھائی ہو منتمی ہو کہ واقاقہ ہو اتو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پیچان لیا کہ ہم نے دوائی ڈالی منتمی ہو کہ رو دکی زبان ایک طرف کر کے دوسری طرف دوائی ڈالو، ماسوائے میرے پچاعباس کے "سیدہ عائشہ رضی اللہ عنبا فرماتی ہیں: گھر میں موجود ہر فرد کی منہ میں دواؤلی گئی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک بیوی نے کہا: میں توروزے دار ہوں۔ اُٹھوں نے اے کہا: "تیم اکیا خیال ہے کہ فرد کے مقب میں کوئی نہ نیچ گھر اسے دوا ڈالی جائے " پچر ہم نے اے ہم تیچے چھوڑ دیں گے "، جب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "گھر میں کوئی نہ نیچ گھر اے دوا ڈالی جائے " پچر ہم نے اے دوائی ڈالی جائے " پچر ہم نے اسے دوائی ڈالی بالا کہ وہ روزے دور کے دار ہوں۔ اُٹھوں نے دور ڈالی جائے " پچر ہم نے اسے دورائی ڈالی بالا کہ وہ روزے دورائی دار سے دورائی دار منتمی۔ (دورائی ڈالی بالا کہ دوروزے دورائی دار دورائی دار سے دورائی دار منتمی۔ اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "گھر میں کوئی نہ نیچ گھر اے دورائی جب کہ درسول اللہ صلی اللہ علیہ والدیادی۔ الطب والعیادی۔

اتنے شواہد کی موجود گی اور باوجود اس کے کہ قران میں پنیمبر کے معجزہ برپاکرنے کا کوئی حوالہ موجود نہیں ہے، حضور کی رحلت کے بعد مسلمانوں نے اُن کے حوالے سے معجزہ سازی کے کارخانے چالو کر دیے۔ اور اُن کی ذات کے ساتھ مافوق الفطر ت کہانیاں منسوب ہونے لگیں۔ اور زمانی و مکانی طور سے فاصلہ جیسے جیسے آگے بڑھا اُسی تناسب سے معجزات کا حجم بڑھتا گیا۔ چنانچہ اسلامی علاء اور محققین کی اکثریت نے بھی اِنھیں نامناسب اور نا قابل قبول قرار دیا ہے۔ ان معجزاتی دعووں کی تفصیل میں جانے کی بجائے ایک دو مثالیں ہی کافی ہوں گی۔ پانچویں اور چھٹی صدی ہجری میں قاضی عیاض اندلی نامی شخص ہو گزرے ہیں، جو شاعر، محدث اور قاضی ہونے کے علاوہ عربوں کی نسب شناسی کے عالم شے۔ اُنھوں نے ''الشفاء به تعریف حقوق المصطفیٰ' کے نام سے ایک کتاب تالیف کی۔

انسان تو قع کرتا ہے کہ اس کتاب میں پیغیر کی عقلمندی و فضائل اور قوت تدبیر وسیاست کی تفصیل بیان ہوگی۔ لیکن بد قشمتی سے کتاب میں ایسی با تیں درج ہیں کہ انسان جیر ان رہ جاتا ہے۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ کوئی انسان اس کتاب کو پڑھے جس میں پیغیر کے بارے میں ایسی بے ہو دہ باتیں لکھی ہوئی ہیں۔ مثلاً فضائل پیغیر بیان کرتے ہوئے انس بن مالک <sup>92</sup>کے حوالے سے حضور کی غیر معمولی قوت باہ کو بیان کرتے ہوئے انس بن مالک <sup>92</sup>کے حوالے سے حضور کی غیر معمولی قوت باہ کو بیان کرتے ہوئے انس بن مالک <sup>92</sup>کے حوالے سے حضور کی خیر معمولی قوت باہ کو بیان تیں مر دوں جتنی قوت باہ تھی <sup>93</sup>۔ اور پھر انس بن مالک کے حوالے سے روایت ہے کہ حضور نے فرمایا:

<sup>92:</sup>انس بن مالک انصاری تھے۔ جب حضور نے مدینہ ججرت کی توانس کے والدہ نے انتھیں حضور کی غلامی میں دے دیا۔ تمام عمر حضور کی خدمت کی۔ تمام غزوات میں شرکت کی۔ ابو بکرنے انتھیں بحرین میں صد قات کا افسر بناکر بھیجا۔ عمر فاروق کے زمانے میں بھر ہ گئے اور تمام عمر وہیں مقیم رہے۔ حضور کی طویل صحبت کی وجہ ہے بہت زیادہ احادیث کے داوی ہیں۔

<sup>93:</sup> حضرت قادہ فرماتے ہیں۔ کہ مجھ سے انس نے کہار سول کر یم ایک ہی چھیرے میں ازدان سے فارغ ہو آئے۔ اور اُن کی تعداد گیارہ تھی۔ میں نے انس سے بوچھا کہ رسول اللہ میں اتن طاقت تھی۔ حضرت انس نے جو اب دیا۔ ہم کہا کرتے تھے نبی کریم کو تیس آد میوں کی قوت دک گئی تھی۔ (صحیح بخاری) کہا العُسل)۔

" مجھے چار چیزوں کے حوالے سے دو سرے مر دوں پر فضیلت حاصل ہے سخاوت، شجاعت، کثرت جماع اور قتل "۔94

ہر عقل مند انسان اس روایت پر شک کرنے میں حق بجانب ہو گا۔ محمد نے کبھی خو دستا کئی کا مظاہرہ نہیں کیا اور نہ ہی قر آن میں اُن کی سخاوت و شجاعت کا ذکر ہے۔ اور اُنھوں نے اپنی ذات کے متعلق اسی جملے پر ہی اکتفاکیا:" دَالِّا اَکَا کُلُوا عَظِیْمِ "۔ (بیشک تم اخلاق کے بڑے مرتبے پر ہو: القَلَمه ۔ 4)۔ اگر اس بات کو مان بھی لیا جائے کہ حضور نے اپنی شجاعت اور سخاوت کے حوالے سے شیخی بگھاری تھی۔ تو کرت جماع اور کسی کو قتل کرنا تو پھر بھی کوئی فخر کی بات نہیں ہے۔ ایسی باتیں ہر گز حضور کے منہ سے ادانہیں ہو سکتیں۔

قاضی عیاض نے ان چیز وں کو ہوتے نہیں دیکھا۔ بلکہ اُس نے اپنے دماغ میں چیپی ہوئی نفسانی خواہشات کا اظہار کیا ہے۔ مجمد کی غیر بشری صفات کا قائل ہونے کا اُس کا بخار اس در جہ تک جا پہنچتا ہے کہ پیغیبر کے بول و براز کا ذکر کرتے ہوئے کہتا ہے کہ بعض علماء پیغیبر کے بول و براز کو پاک و صاف سیجھتے تھے۔ اور این بذیان گوئی میں یہاں تک پہنچ جاتا ہے کہ کہتا ہے کہ ایک روز محمد کی خدمتگار ام ایمن <sup>95</sup> نے پیاس کی وجہ حضور کا پیشاب بیا، تو حضور نے فرمایا کہ اب زندگی بھر تمہارے پیٹ میں درد نہیں ہوگا۔ اور ایک

94: یہاں "بطش" کالفظ استعال ہواہے جو عربی میں انسانی قتل کے معنوں میں استعال ہو تا ہے۔متندروایت کے مطابق حضور نے جنگ میں سوائے ایک آدی کے کسی کو قتل نہیں کیا۔

<sup>95:</sup> اصلی نام بر کہ بنت ثقبہ، عبد المطلب کی اونڈی تھیں۔ حضور کی مال کی وفات کے بعد انھوں نے حضور کی خبر گیر کی اور خاطر داری کی۔ جب آپ بڑے ہوئے تو آپ نے بر کہ کی شادی اپنے آزاد کر دہ غلام اور منہ ہولے بیٹے زید بن حارثہ ہے کر دی جس سے اُسامہ بن زید پیدا ہوئے۔ پہلے حبشہ اور پھر مدینہ ججرت کی۔ غزوہ اُصد میں شرکت کی اس موقع پر وہ لوگوں کو پائی پلا تیں اور زخیوں کی تیار داری کرتی تھیں، غزوہ خبیر میں تھی شر یک ہوئی۔ ام ایمن حضور کے وصال کے بعد بھی زیدہ رہیں۔ ابو بکر اور عمر اپنی خلافت کے دوران آپ سے ملئے جایا کرتے تنے اور آپ کی خبر گیر کر تے تھے۔

بار بھی عیاض کے ذہن میں یہ سوچ نہ آئی کہ کیا ایسا ہوناکسی صورت میں ممکن ہے؟۔ سب سے زیادہ مضحکہ خیز بات جو لکھی گئی ہے کہ ملّہ قیام کے دوران جب حضور رفع حاجت کے لیے باہر جاتے تھے تو پھر اور درخت حرکت میں آ جاتے اور اُنھیں اپنے حصار میں لے لیتے تاکہ لوگ اُنھیں اس حالت میں دیکھے نہ سکیں۔

حضور کی ستائش کے پر دے میں کی گئی اس یاوہ گوئی کے نتیجے میں انسان اپنے آپ سے سوال کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ یہ شخص جو محمد کی بشری صفات و خصوصیات کور دکرنے پر اس قدر مُمصر ہے کہ اُن کی رفع حاجت کی تفصیلات تک بیان کر رہا ہے۔ کیا یہ بات زیادہ منطقی اور عقل کے قریب تر نہیں ہے کہ اس کی بجائے یہ دعویٰ کرتا کہ پنیمبر سرے سے کھانا ہی نہیں کھاتے تھے، اور نہ ہی اُسے خارج کرنے کی ضرورت مخسی۔ تاکہ اس انسانی حاجت کور فع کرنے کی خاطر پتھر وں اور در ختوں کو حرکت کی ضرورت ہی پیش نہ آتی۔ ویسے بھی پتھر وں اور در ختوں کی اپنی جگہ سے حرکت کوئی الی بات نہ تھی جو پیچی رہتی۔ تمام اہل مگہ اس سے باخبر ہو جاتے اور تمام مشرکین جو کسی معجزے کا انتظار کر رہے تھے تاکہ رہتی۔ تمام اہل مگہ اس سے باخبر ہو جاتے اور تمام مشرکین جو کسی معجزے کا انتظار کر رہے تھے تاکہ رہتی۔ ایمان کے آئیں، وہ مسلمان ہو جاتے۔

بذیان گوئی کا یہ بخار صرف قاضی عیاض تک ہی محدود نہیں ہے۔ قسطانی جیسے کئی سیرت نگاروں نے ایسے بہودہ واقعات نقل کیے ہیں۔ جس سے محمد کی بے نظیر شخصیت بذاق اور استہزا کا نشانہ بنتی ہے۔ حتی کہ پیغیمر کے حوالے سے کہتے ہیں کہ اُنھوں نے فرمایا۔ کہ جس وقت خدانے آدم کی تخلیق کی تواس کے صلب میں اور اس کے بعد ابراہیم کے صلب میں۔۔۔۔۔ اس کے صلب میں اور اس کے بعد ابراہیم کے صلب میں۔۔۔۔۔ اس طرح صلب اور یا کیزہ بچید دانیوں میں منتقل ہو تاہوا میں اینی ماں کے پیٹے سے پیدا ہوا۔

اس کی مثال ایسے ہی ہے گویا دوسرے انسان صلب میں منتقل ہونے کی بجائے ایک دم سے جھاڑیوں کے نیچ سے بر آمد ہوتے ہیں۔ ظاہر سی بات ہے کہ ہر کوئی جو موجود ہے یا کبھی موجود ہو گاوہ مال کے رحم سے ہی باہر آئے گا۔ قاضی عیاض کا یہ بھی دعویٰ ہے کہ پنیبر جہاں کہیں سے بھی گزرتے تھے تو پتھر وں اور در ختوں سے "السلامہ علیک یا مسول الله" کی صدائیں بلند ہوتی تھیں۔ اگر جانور با تیں کرتے تو اور بات ہوتی، کیونکہ جانوروں کا کم از کم حلق، زخرہ اور زبان ہوتی ہے جن کے استعال سے آواز پیدا ہونا ممکن ہے۔ لیکن ایک جامد شے سے آواز کا آنا کیسے ممکن ہے؟۔ پتھر وں اور در ختوں میں روح و دماغ کے نہ ہونے کی وجہ سے سیحفے اور ارادہ کرنے کی صلاحت نہیں ہوتی جس سے انھیں کسی شخص کے نبی ہونے کہ جہ ایک معجزہ کی وجہ سے سلام کرتے۔ اس کے جواب میں وہ کہیں گے کہ یہ ایک معجزہ وکھانے کے نقاضے کے جواب میں معجزہ کہ یو انا کہ قا۔ میں یہ کہوں گا کہ مشر کین کے معجزہ دکھانے کے نقاضے کے جواب میں معجزہ کیوں نہ واقع ہوا تا کہ وہ سب ایمان لے آئے۔ جب کہ اُن کا نقاضا تو اس سے بہت کمتر تھا، مثلاً وہ چا ہتے کہ حضور پتھر وہ سب ایمان لے آئے۔ جب کہ اُن کا نقاضا تو اس سے بہت کمتر تھا، مثلاً وہ چا ہتے کہ حضور پتھر جو بین کا چشمہ جاری کر دیں یا پتھر کو سونے میں تبدیل کر دیں۔ اگر پتھر اُنھیں سلام کرتے تھے تو جبتی احد میں وہ پتھر آپ کے چہرہ مبارک پر کیوں گا ہتھے ؟۔ شائد مجبوراً جو اب میں وہ یہ کہیں گے کہ وہ تھے۔

سنوں اور اہل تشیخ کی در جنوں کتا ہوں میں درج ہے کہ حضور کاسایہ نہیں تھا اور آپ آگے اور پیچے دیکھ سند سے حتی کہ شعر انی <sup>96</sup> اپنی کتاب "کشف الغمہ" میں لکھتے ہیں:" پیغیبر چاروں طرف دیکھ سکتے تھے۔ اُنھیں اند چرے میں بھی دن کی مانند ہر چیز صاف دکھائی دیتی تھی۔ جب وہ کسی لیم آدمی کے ساتھ چل رہے ہوتے تھے تو وہ اُس آدمی سے لیے نظر آتے تھے۔ جب وہ بیٹھتے تھے تو اُن کے شانے سب سے اونچے ہواکرتے تھے"۔

96:عبد الوہاب الشعر انی عظیم صوفی بزرگ اور کئی کتابوں کے مصنف ہیں۔ صوفیا انہیں قطب ربانی کتے ہیں۔1491ء مصر میں پیدا ہو کے اور 1665ء قاہرہ میں وفات پائی۔ بے شار کتابوں کے مؤلف ہیں۔ ان کا شجرہ تحمد بن الحنفیدے ماتا ہے۔ ان بے چارے سادہ لوح لوگوں کے نزدیک محمہ جیسے انسان کی بلندی و برتری کا معیار ظاہری اور جسمانی معاملات کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔ اور بیراس قدر کو تاہ بین ہیں کہ اس بات سے لاعلم ہیں کہ ایک انسان کی دوسروں پر برتری کی وجہ روحانی قوت، قوت ادراک اور اخلاقی قوت ہوتی ہے۔ جیرت کی بات ہے کہ ان مجمزہ سازوں کے ذہن میں بیر بھی نہیں آیا کہ ایسا مجمزہ کیوں واقع نہ ہوا جس کی حضور کو سخت ضرورت تھی۔ حضور لکھ پڑھ نہ سکتے تھے۔ اُن کا سابھ نہ ہونے یا اُن کے سر اور گردن کا دوسروں سے بلند ہونے کی بجائے کیا بیر بہتر نہ ہوتا، کہ آپ اپنے ہاتھ سے خود قرآن کی کتابت کریا ہے اور آپ کو قرآن کی کتابت کریا ہے اور آپ کو قرآن کی کتابت کریا ہے اور آپ کو معاوضہ ادانہ کریا بڑتا؟۔

سب سے زیادہ چیران کن اور قابل توجہ بات میہ کہ یہ معجزہ تراث لوگ مسلمان ہیں، قر آن پڑھتے ہیں، عربی جانتے ہیں اور قر آن میں درج مطالب کو بھی اچھی طرح سمجھتے ہیں۔ لیکن قر آن کی واضح عبارت کے برعکس فضول افسانوں اور اوہام کومسلمہ حقیقت کے طور پر بیان کرتے ہیں۔

قر آنی آیات اس سلیلے میں واضح ہیں اور اِنھیں کسی قشم کی تاویل کی ضرورت نہیں ہے۔ کہ پیغیبر انسان تتھے اور جذبات وجبلتوں کے حوالے سے وہ دوسرے انسانوں جیسے تتھے۔

میں سورت طله کی آیت 131 میں یوں درج ہے۔

وَلاَ مُمُنَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى هَا مَتَّعَنَابِهَ أَذُوا هَا مِنْهُمْ وَهُو َالْمُنِيَا النَّهُ لَيَا لِنَفْتِنَهُمْ وَفِيْهِ وَمِدْ فَى مَبِّكَ عَيْرُ ۗ وَ ٱبَقَى رَافِقَ عَنْهُمْ وَلِيْهِ وَمِرْ فَى مَبِّكَ عَيْرُ ۗ وَٱبَقَى مِامَان (اور تواپئ نظر ان چيزوں کی طرف نه دوڑا جو ہم نے مختلف جو ڑوں کو دنياوی زندگی کی رونق کے سامان دے رکھے ہيں تاکہ ہم اُنھيں اس ميں آزمائيں اور تيرے رب کارزق بہتر اور دير پاہے )۔

تى سورت الحِجر كى آيت 88 ميں اس مضمون كى تكرار ہوتی ہے۔

لَا تُمُكَّ نَّ عَيْنَيْكَ إلى مَا مَتَّعْنَا بِهَ أَزُوا جَا هِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَالْخفِض جَنَاحكَ لِلْمُؤْمِينِين

(اپنی آنکھ اٹھاکراس چیز کونہ دیکھو جس سے ہم نے ان جوڑوں کو متمتع کیا ہے اور ان کا کچھ غم نہ کھاؤ اور مسلمانوں سے انکساری سے پیش آؤ)۔

کیا اوپر بیان کی گئی دونوں آیات سے یہ ظاہر نہیں ہورہا کہ مجمد کسی قسم کے رشک میں مبتلا ہو گئے تھے۔
اوروہ خواہش رکھتے تھے کہ وہ بھی رؤسائے قریش کی مانند اولا دِنرینہ اور دولت سے بہرہ مند ہو جائیں۔
مخالفین کی اکثریت صاحب ثروت اور صاحب حیثیت لوگوں کی تھی، اور فطری طور وہ ہر قسم کی تبدیلی
کے خلاف تھے اور ہر ایسی آواز کو خاموش کرنا چاہتے تھے جو اُن کی آساکش بھری زندگی میں خلل
ڈالے۔ چنانچہ غیر مطمئن گروہ اور غریب لوگوں کا پیغیر کے گرد جمع ہونا بھی و ایسی بی فطری بات تھی۔
اور پیغیم اس سلسلہ میں خمکین اور پریثان رہتے تھے اور آرز وکرتے تھے کہ کوئی صاحب حیثیت، معتبر
اور طاقتور شخص اسلام قبول کرے۔

سورت سَیّا کی آیت 34 اور 135 اس صورت حال کو بخوبی بیان کرتی ہے۔

وَمَا آَيْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّنْ نَّذِيْرٍ إِلَّاقَالَمُتُمَّ فُوْهَا إِنَّا بِمَا أَيْسِلْتُمْ بِهِ كَفِرُونَ \_ وَقَالُوا أَخُنُ اَكْتُرُ آمُوا الَّوَّا أُولَادًا وَمَا نَحُنُ مِعْعَذَّبِيْنَ

(اور ہم نے جس کسی بستی میں کوئی ڈرانے والا بھیجا تو وہاں کے دولت مندوں نے یہی کہا کہ تم جولے کر آئے ہو ہم نہیں مانتے۔ اور یہ بھی کہا کہ ہم مال اور اولا دمیں تم سے بڑھ کر ہیں اور ہم ہر گز سزا پانے والے نہیں ہیں)۔

سورت الأنعَام كي آيت 52 ہر صاحب نظر كي آنكھوں كوخير ہ كر ديتی ہے۔

وَلاَ تَطُورُ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مَنَّهُمْ بِالْغَداوقِوَ الْعَشِّيِّ يُرِيْدُونَ وَجُهَة مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِّنْ شَيْءٍ وَّمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِّنْ شَيْءٍ فَعَطُرُوهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّلِمِيْنِ (اور جولوگ اپنے رب کورات دن پکارتے رہتے ہیں اور اُس کی خوشنو دی کی طلب میں گئے ہوئے ہیں،
اخسیں اپنے سے دور نہ چینکو۔ اُن کے حساب میں سے کسی چیز کابار تم پر نہیں ہے۔ اور تمہارے حساب
میں سے کسی چیز کابار اُن پر نہیں۔ اس پر بھی اگر تم اُخسیں دور بھینکو گے ، تو ظالموں میں شار ہو جاؤگے )۔

یہ عتاب آمیز لہجہ خاصا با معنی ہے جس میں حضور کی فطری اور بشری حالت کو بخو بی سمجھا جا سکتا ہے۔

یہ عتاب آمیز لہجہ خاصا با معنی ہے جس میں حضور کی فطری اور بشری حالت کو بخو بی سمجھا جا سکتا ہے۔

یہ کو نکہ مشر کین کہتے تھے کہ ان بے سروپالوگوں کا تمھارے گر داکھے ہونا ہمیں تمھارے نزدیک لانے
میں رکاوٹ ہے۔ شائد ان صاحب حیثیت لوگوں کو اپنی طرف مائل کرنے کے لیے محمد کے ذہن میں
وسوسے ظاہر ہونا شروع ہوگئے تھے چنانچہ ان میں اپنے گر دغریب لوگوں سے تحقیر سے پیش آنے والا

اس مفروضے کو اس بات سے بھی تقویت ملتی ہے کہ تفسیر جلالین کے مطابق سورت الکھف کی آیت 28 اور 29 کے نزول کی وجہ عیبینہ بن حصن اور اس کے ساتھی تھے <sup>97</sup>۔ جنہوں نے پیغیبر سے مطالبہ کیا تھا کہ ان بے سروپا لوگوں کو اپنے ارد گر دسے ہٹاؤ تا کہ ہم تمھاری طرف آئٹیں۔ چنانچہ پیغیبر کو اللہ بیہ علم دیتا ہے۔

97: اقرع بن حابس تتیمی اور عیبند بن حصن فزاری آئے، اُنھوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو صبیب، بلال، عمار، اور خباب جیسے کمزور حال مسلمانوں کے ساتھ بیشے ابوا بایا، جب اُنھوں نے ان لوگوں کو نبی اگر م صلی اللہ علیہ وسلم کے چاروں طرف دیکھا تو ان کو حقیر جانا، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آگر آپ سے تنہائی میں طے، اور کہنے گئے: ہم چاہتے ہیں کہ آپ ہمارے لیے ایک الگ مجلس مقرر کریں تاکہ عرب کو ہماری بزرگی اور بڑائی معلوم ہو، آپ کے پاس عرب کے وفود آئے رہتے ہیں، اگر وہ ہمیں ان غلاموں کے ساتھ بیشا د کیلے لیس گے تو بیہ ہمارے لیے باعث شرم ہے، جب ہم آپ کے پاس آئیں تو آپ ان مسکینوں کو اپنے پاس سے اٹھادیا تیجی، جب ہم چلے جائیں تو آپ ان مسکینوں کو اپنے پاس سے اٹھادیا تیجی، جب ہم چلے جائیں تو آپ جائیں تو آپ ان اندگوں کو اپنے بایاں ہم ایک طرف بیٹھے تھے کہ میں ایک سلے میں ایک طرف بیٹھے تھے کہ میں ایک طرف بیٹھے تھے کہ جبرائیل علیہ السلام یہ آیت لے کرنازل ہوئے۔ (سنن ابن باج، کاب الزید)۔

ۅٙٲڞۑۯٮٚڡؘۛۺڰٙڡٛۼٵڷۜڮؽڹؽٮؙٷڽ؆ؠٞۿۿڔۑٲڶۼڵۅۊۅٲڷۼۺۑۨؽڔؽٮ۠ۉڹۅڿۿ؋ۅڵػۼٮ۠ۼؽ۠ڬڰۼؿۿۿڗؙڔؽٮؙۯؽؽۊ ٵڂؖؽۅۊٳڵڎ۠ؽؙؾٵۅٙڵڎؙڟۼڡڹۘٵۼٛڡؘڶؾٵؿڶؠۼٷڕڬڔڹٵۅٲۺۜۼۿۅٮۿۅػٲڹٲڡٞۯ؋ٛڡؙٛۯڟٵ؎ۅڠؙڸٵڂؖؾؙ۠ڡؚڹ؆ٞڽؚۜػۿ؈۬ڡؘؽ ۺٵٙٷٙؽؿؙۣ۫ڡڹٛٷٙڝؙٛۺٵٙٷؘڶؽػؙۿ۫ۯٞٚٳڹۧٵۘۼؾٮؙڹٵڸڵڟ۠ڸڡؽؾڹٵٵ

(توان لوگوں کی صحبت میں رہ جو صح اور شام اپنے رب کو پکارتے ہیں اسی کی رضا مندی چاہتے ہیں اور تو اپنی آئکھوں کو ان سے نہ ہٹا کہ دنیا کی زندگی کی زینت تلاش کرنے لگ جائے اور اس شخص کا کہنا نہ مان جس کے دل کو ہم نے اپنی یاد سے غافل کر دیاہے اور اپنی خواہش کے تابع ہو گیاہے اور اسکا معاملہ حد سے گزر اہواہے۔ اور کہہ دو تھی بات تمہارے رب کی طرف سے ہے پھر جو چاہے مان لے اور جو چاہے انکار کر دے بے شک ہم نے ظالموں کے لیے آگ تیار کر رکھی ہے)۔

سورت الإسدَاء كى آيات 73 تا 75 جن كى شان نزول پر اختلاف ہيں، أنھيں نقل كر رہا ہوں كيونكه بيہ مجى أنھى مطالب كى طرف واضح اشاره كرتى ہيں۔ كه پينمبر خطا اور لغزش سے مبراء نہيں بلكه كلام الهى كے مطابق بشر تھے۔

(اور بے شک وہ قریب تھے کہ تجھے اس چیز سے بہکادیں جو ہم نے تجھے پر بذریعہ و می جھیجی ہے تا کہ تواس کے سواہم پر بہتان باند ھنے لگے اور پھر تجھے اپنادوست بنالیں۔ اور اگر ہم تجھے ثابت قدم نہ رکھتے تو پچھ تھوڑاساان کی طرف جھکنے کے قریب تھا۔ اس وقت ہم تجھے زندگی میں اور موت کے بعد دوہر اعذاب چکھاتے پھر تواہیے واسطے ہمارے مقابلے میں کوئی مدد گارنہ یا تا) بعض مفسرین ان آیات کی شان نزول سورت الدّجه که کاوه واقعه بتاتے ہیں جب آپ نے قریثی رؤساکے سامنے دو جملے " تلک الغرانیق العلی و شفاعتهن سوف ترتجی" ادا کیے تھے، اور بعد میں آپ پشیمان ہوئے۔اس واقعے کا ذکر پہلے کیا جاچکا ہے۔

ابن جبیر اور قادہ ان تین آیات کی شان نزول حضور اور رؤسائے قریش کے در میان ہونے والی بات چیت بتاتے ہیں، جس میں اُن کا مطالبہ تھا کہ اوّل تو اُن کے خداؤں کو خدا تسلیم کیا جائے، بصورت دیگر اُن کی بے ادبی نہ کی جائے۔ اس کے بدلے وہ محمدسے صلح کر لیس گے اور دوستانہ تعلقات قائم کریں گے۔ اور غریب ولا چار مسلمانوں کو پٹینا بند کر دیں گے اور تپتی دھوپ میں انہیں پھروں پر بھی نہیں گائیس گے۔ اور غریب ولا چار مسلمانوں کو پٹینا بند کر دیں گے اور تپتی دھوپ میں انہیں پھروں پر بھی نہیں گائیس گے۔

صاف ظاہر ہو تاہے کہ مجمد قائل ہو گئے تھے یا اُن میں نرمی پیداہو گئی تھی۔اور اُنھوں نے اس پیشکش کو قبولیت بخش۔ لیکن جب اس پر عمل کرنے کا وقت آیا توارادہ تبدیل کر لیا۔ شائد اُن کا وہ روحانی تقکر اُن کے راستے میں حائل ہو گیا، جو اپنی ذات کی گہرائیوں میں غرق، ان مافوق الطبع معاملات پر سالوں کے اُن کے اُس غور و فکر کا نتیجہ تھا، جس نے بت پر سی اور شرک کورد کیا تھا۔ کہیں بیہ مصالحت اُن کی ذات اور دعوت دین کے اثر کو تار تار نہ کر دے۔ یا شائد عمر جیسے پکے ایمان اور مصالحت کے مخالف کسی مسلمان نے اُنھیں سمجھایا ہو، یا علی اور حزہ جیسے کسی صابی نے جو اپنی شجاعت اور لڑائی کے لیے دو سروں کو لکارنے کی صفت کے حال ہونے کی وجہ سے ممتاز تھے، اس مصالحت کو شکست تسلیم کرنا سمجھا ہویا مصلحت کے خلاف کہا ہو۔ ان میں جو بھی صورت ہو، یہ تینوں آیات مجمد کے فطری میلانات اور بشری طبیعت کی نشاند ہی کرتی ہیں۔ ممکن ہے وہ مصالحانہ دعوت کو قبول کر بھی لیتے جس کے بارے میں قر آن کی دوسری آبات گواہی دیتی ہیں۔

سورت يُونس سے آيات 94-95 اور سورت المائدة سے آيت 67-

فَإِن كُنتَ فِي شَكِّهِ مِنَا أَنزَلنا إِلَيكَ فَاسْأُلِ الَّذِينَ يَقرَءُونَ الكِعابَ مِن قَبلِكَ لَقَد جاءَكَ الحِقُّ مِن رَبِّكَ فَلا تَكوِنَنَّ مِنَ المُمتَزينَ

(سواگر متھیں اس بارے میں شک ہے جو ہم نے تم پر نازل کی تو اُن سے بوچھ لے جو تجھ سے پہلے کتاب پڑھتے ہیں بے شک تیرے پاس تیرے رب سے حق بات آئی ہے سوشک کرنے والوں میں ہر گزنہ ہو۔94)

وَ لا تَكُونُنَّ مِنَ اللَّهِ مِنَ كَذَّبُوا بِآياتِ اللَّهُ فَعَكُونَ مِنَ الخاسِرينَ ـ ( اور نه أن لو گول ميں ہونا جو خدا كى آيوں كى تكذيب كرتے ہيں نہيں تو نقصان اٹھاؤ گے۔95)

یا اٹُھاالرَسُولُ بَلِّخِ ما اُنزِلَ اِلیک مِن مَبِّک وَ اِن لَمِ تَفعَل فَما بَلَّعَت مُسالِنَتَهُ وَاللَّهُ يَعصِمک مِن النَّاسِ ( اے رسول جو تجھ پر تیرے رب کی طرف سے نازل ہوا ہے اسے سب لو گوں کو پہنچا دے اور اگر تو نے ایسانہ کیاتو تم خدا کے پیغام پہنچانے میں قاصر رہے اور اللّٰہ تجھے لو گوں سے بچائے گا۔ 67)

اگر کوئی مسلمان ہے اور اللہ پر اُس کا ایمان ہے اور قر آن کو اللہ کا کلام سمجھتا ہے تووہ ان آیات کی تفسیر کیا کرے گا۔ بیہ تاکید اور درشت لہجے میں تنبیہ کس لیے؟۔

اس کے علاوہ اس کی کیا توجیہ کی جاسکتی ہے کہ بشری ضعف اور کمزوری اُن پر اس قدر چھا گئی تھی کہ وہ لوگوں سے اس قدر ڈرنے لگے تھے کہ خدا کو کہنا پڑا: مت ڈرو! اللّٰہ لو گوں کے شر سے تمہیں محفوظ رکھے گا۔

ولید بن مغیرہ، عاص بن واکل، عدی بن قیس، اسود بن عبدالمطلب و اسود بن عبدیعوث نے جب معراح کا قصے اور محمد کا مذاق اڑا یا تووہ بہت عملین اور متاسف ہوئے شائد اُنھیں اپنی دعوت کے حوالے سے اس قدر ندامت ہوئی کہ اُنھوں نے اپنے مشن کو ترک کر کے لوگوں کو اُن کے حال پر چھوڑنے کا فیصلہ کرلیا۔ وگرنہ خدانے اُن سے ایساکیوں فرمایا:

فَاصْدَعُ عِمَا نُوْمَدُ وَ اَعْدِضْ عَنِ الْمُشْدِ كِيْنَ - إِنَّا كَفَيْنِكَ الْمُسْتَهُدِ عِيْنَ - (سوتو كھول كرسنادے جو تجھے حكم ديا گياہے اور مشر كوں كى پروانہ كر - بے شك ہم تيرى طرف سے تصفھا كرنے والوں كے ليے كافى بين: الحِجو - 94-95)

جو بات جارے مفروضے کی تائید کرتی ہے وہ اسی سورت کی آیات 99،98،97 ہیں۔ جو اوپر دی گئی دونوں آیات کے فوراً بعد نازل ہوئی ہیں اور ان کی تفسیر یوں کی جاتی ہے۔

ولَقَدُنَعُلَمُ اَنَّكَ يَضِينُ صَدُمُكَ مِمَا يَقُوْلُونَ ـ فَسَيِّحُ عِمْدِ رَبِّكَ وَكُنُ مِّنَ السَّحِدِينَ - وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى وَلَقَدُ نَعْلَمُ النِّقِينُ ـ

(اور ہم جانتے ہیں کہ تیرادل ان باتوں سے ننگ ہوتا ہے جو وہ کہتے ہیں۔ سوتوا پنے رب کی تشبیح حمد کے ساتھ کیے جااور سجدہ کرنے والوں میں سے ہو۔ اور اپنے رب کی عبادت کرتے رہو تا کہ شمصیں یقین آ جائے)

یہ تینوں آیات محمد کی مایوسی کی انتہا کو آشکار کرتی ہیں جن کو اپنی حقانیت پر اس قدر شک ہو گیا تھا کہ اُن پر پرورد گار کی ستائش اور عبادت واجب ہو گئ تا کہ اُنھیں اپنی دعوت پر یقین، اعتماد اور اطمینان حاصل ہوسکے <sup>98</sup>۔ سورت الاُحدَّاب کی پہلی آیت میں واضح انداز میں محمد کو حکم دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ خدا سے ڈرواور کفار ومنافقین کی پیروی مت کرو۔

يا أَيُّهَا النَّبِي أَتِقِ اللَّهَ وَلا تُطِع الكَافِرينَ وَ الْمُنافِقينَ

<sup>98:</sup> بعض مفسرین کے مطابق "بحتی یک آتیک الیتیقینی " میں ''بیقین'' کالفظ موت کے معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ ظاہر ہے اُن کاعقبیرہ ہے کہ حضرت مجمد کے معصوم ہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔ چنانچہ وہ ایسی تشریحات پیش کرتے ہیں جو قر اُن کے پس منظر سے بالکل مختلف ہیں۔

تفسير جلالين مين "أتن الله" كامعني خداسة ڈر لکھا گياہے۔: يعنی خداسے ڈرتے رہو۔

ایک اور تغییر میں بھی اس لفظ کو اُنھی معنوں میں استعال کیا گیاہے، البتہ اضافہ یہ کیا گیاہے، کہ اگرچہ یہ رسول کو کہا گیاہے لیکن اس سے مراد اُمّت ہے۔ ایی تفاسیر میں اس طرح پیالے کو شور بے سے زیادہ گرم بتایاجاتاہے 99۔ جب کہ اس سے اگلی آیت میں اللہ تعالی واضح انداز میں فرماتے ہیں: "وَاتَّبِغُ مَا يُوسِیِ اِللّه تعالی واضح انداز میں فرماتے ہیں: "وَاتَّبِغُ مَا يُوسِیِ اِللّه تعالی واضح انداز میں فرماتے ہیں: "وَاتَّبِغُ مَا يُوسِیِ اِللّه تعالی واضح اور تاہے اُس کی پیروی کرو)۔ اوپر دی گئی دونوں آیات سے واضح ہو تا ہے کہ پیغیر کروری محسوس کررہے تھے اور اپنی بشری فطرت کی فطرت کی ناطے مخالفین کے مطالبے کو ماننا چاہ رہے تھے۔ اور خدانے شخی سے اُنھیں منع کیا۔ اگر ہم اس کی علمی اور عقلی تفییر کرنا چاہیں تو ہمیں فرض کرنا ہو گا کہ حضور اپنی بشری فطرت کی وجہ سے تھک چکے سے اور ناامیدی نے اُنھیں گیر لیا تھالیکن اُس تواناروح نے جو اُن کے اندر موجود تھی، اُنھیں ایسا کرنے سے روکا اور اُنھیں تھم دیا کہ اپنے راستے کو ترک نہ کرو۔ اگر ہم اس توجیہ کو دکھاوا کہتے ہوئے رد کریں اور یہ توجیہ کریں کہ حضور مخالفین کو یہ تاثر دینا چاہتے ہیں لیکن خدانے اُنھیں ایسا کرنے ہو اور مصالحت چاہتے ہیں اور اُن کے تقاضے پر رعایت دینا چاہتے ہیں لیکن خدانے اُنھیں ایسا کرنے سے منع کر دیا ہے۔ حضور کی سمجھداری، فراست اور سیاست کی سمجھ کی وجہ سے ایسا مفروضہ قائم کرنا سے وئی بڑی بات نہیں ہے لیکن اُن کی صدافت، استقامت اور اخلاقی قوت کی وجہ سے ایسا مفروضہ قابل کو کی بڑی بات نہیں ہے لیکن اُن کی صدافت، استقامت اور اخلاقی قوت کی وجہ سے ایسا مفروضہ قابل

<sup>99:</sup> کھانا کیب بھنے کے بعد جب شیلے کو نیچے اتار لیاجائے قوجب تک کھانا گرم رہے گا تب تک پتیلہ گرم رہے گا۔ کیونکہ برتن کھانے سے گرمی کشیر کرتا ہے۔ کھانا ٹھنڈ ابو جائے گاقوبر تن بھی ٹھنڈ ابو جائے گا۔ ابندا الیا کہ بھی نہیں ہو تا کہ برتن کھانے سے زیادہ برتن کو گرم بتانا فاری کی اس مثل سے مراد اپنی غلطبات کو صبح ثابت کرنے کے لیے مفہوم کو تبدیل کرنا ہے۔ یعنی شور بے سے زیادہ برتن کو گرم بتانا

قبول نہیں ہے۔ مزید بر آل حضور نے جو کچھ کہاتھامسلمان اس پر ایمان رکھتے تھے اور اسے خدا کی پیغام سبچھتے تھے۔

اس باب کو فارسی میں چھپی اولین نقاسیر میں سے ایک یعنی تفسیر کیمبر ج کے ایک حوالے کے ساتھ ختم کرنا چاہوں گا۔ جو قر آن کے نزول کے زمانے سے بحث کرتی ہے اور بھرت کے چند صدیوں بعد کے مسلمانوں کے طرز فکر پر کسی حد تک روشنی ڈالتی ہے۔ تہر ان میں چھپے ایڈیشن کی دوسری جلد کے صفحہ نمبر 295 پر درج ہے۔

"عتبہ بن ابولہب نے سورت التّبجُھ کے نزول کے بعد حضور کو قر آن میں درج "ستارے کی قسم ہے جب وہ ڈو بنے لگے "کے حوالے سے پیغام بھنج کر کہا: "میں کسی ڈو بنے ہوئے ستارے کو نہیں مانتا"۔ حضور غصے میں آئے اور نفرت سے کہا: "اللهم سلط علیه سبعاً من سباعک "۔ (اللّہ کرے شمصیں کوئی در ندہ اسے کھاجائے)۔ جب عتبہ نے بیہ ساتوہ مہت ڈرااور کہیں بھی جانا چھوڑ دیا۔ لیکن روزی کے سلسلے میں ایک کاروان کے ساتھ کہیں گیا۔ حران میں کاروان نے پڑاؤ ڈالا اور عتبہ دوستوں کے در میان سو گیا۔ خدانے ایک شیر بھیجا جس نے اُسے دوستوں کے در میان سے اٹھالیا۔ اُس کے جسم کو چیر ڈالا اور تکہ بوٹی کر ڈالی لیکن اس کا گوشت نہیں کھایا کیونکہ وہ ملحون اور ناپاک تھا۔ چنانچہ لوگوں کو پیۃ چل گیا کہ شیر نے اُسے کھانے کے لیے اٹھیا تھا"۔

الی داستان گھڑنے والے جاہل کے ذہن میں ہیہ کیوں نہ آیا کہ رحمت العالمین بد دعادینے کی بجائے عتبہ کے لیے دعائے خیر کر دیتے تاکہ وہ ایمان لے آتا۔ لیکن مدینہ میں ایسا معاملہ نہ تھا۔ اسلام واحد نگ شریعت کے طور پر نہیں آیا تھا۔ تمام فرائض واحکامات آخری دس سالوں میں مقرر ہوئے۔ اور بیہ نگ ریاست کی بنیاد بنے جن میں سب سے پہلا قدم قبلہ کارخ مسجد اقصیٰ سے موڑ کر کھیہ کو مقرر کرنا تھا۔

اس تدبیر نے مسلمانوں کو یہودیوں سے جدا کر دیا، جس سے مدینہ میں موجود عربوں کے ہاں احساس کمتری زائل ہوا۔ اور سبجی عربوں جو کعبہ کو محترم گردانتے تھے، کے ہاں نسلی حمیت اجا گر ہوئی۔۔ کعبہ اگر چہا یک بت خانہ اور بتوں کی ستائش کا مرکز تھا، لیکن عرب اسے ابراہیم واساعیل کا گھر گردانتے ہیں جن کووہ خود کو اولاد سبجھتے تھے۔ پنیمبر اسلام نے روزے کے سلسلے میں یہودیوں کی پیروی ترک کردی۔ جو دس محرم کور کھا جاتا تھا۔ پہلے اُنھوں نے ان کی تعداد میں اضافہ کیا اور بعد میں رمضان کا مہینہ اس کے لیے مختص کر دیا۔

نکاح وطلاق کے احکامات، محرمات کا تعین، وراثت، حیض، بیویوں کی تعداد، زنااور چوری کی سزا، قصاص اور دیگر جرائم اور ساجی قوانین، نجاسات و ختنه وغیرہ کا زیادہ حصہ یہودیوں کی شریعت یازمانہ جاہلیت کے عربوں کی رسوم سے اخذ کر کے تھوڑی تبدیلی یا اصلاح کے ساتھ مدینہ میں رائج کر دیا گیا۔ ساجی و ذاتی معاملات کے احکامات گویہودیوں کی شریعت یازمانہ جاہلیت کے عربوں کی رسوم کارنگ لیے ہوئے ہیں۔ لیکن ان سے معاشرے کی اجتماعی معاملہ سازی کی افادیت کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔

### ہجرت

تاریخ مسلسل سفر میں ہے۔ جس کے دوران کچھ دن ایسے بھی آتے ہیں جو کسی ایسے حادثے یا واقعے کو جنم دیتے ہیں۔ جو تاریخ کے دھارے کو تبدیل کرنے کی وجہ سے ہمارے ذہنوں میں ہمیشہ کے لیے نقش ہو جاتے ہیں۔

باره ربیخ الاوّل (24 ستمبر 662ء) 100 جب محمد یثر ب آئے، وہ بھی ایک ایساہی دن تھا۔

سادہ لوح مسلمان مذہبی عقیدت کی وجہ سے ہجرت کے دن کو تقویم کا آغاز قرار دیتے ہیں۔ اس سے پہلے قدیم عرب وقت کا حساب لگانے کیلئے عام الفیل یعنی ابر ہہ کے کعبہ پر حملے کے دن کو وقت کی پیائش کے لیے استعمال کرتے تھے۔اس کے علاوہ اُن کے ہاں کسی تقویم کا کوئی تصور نہ تھا۔

اوس اور خزرج نامی دونوں بڑے قبیلے یہ شیخی بھارنے کے لیے کہ اُنھوں نے محمد کو حمایت اور پناہ مہیا کرتے ہوئے اپنی شجاعت کا مظاہر ہ کیاہے ، ہجرت کے روز کو تاریخ کی ابتد اقرار دیاہے۔ لیکن سال کے آغاز کو ہارہ رہجے الاوّل کی بجائے کیم محرم قرار دیا گیا۔

اُن وقتوں کے عربوں کے وہم و گمان میں بھی خبیں تھا کہ 12 رکتے الاوّل کا دن اُن کے زندگی میں ایسی تبدیلی لائے گا تبدیلی لائے گا جس کی نظیر نہیں ملتی۔ کہ مٹھی بھر صحر انی لوگ جن کی انسانی تہدن کی تاریخ میں کوئی قدر وقیت نہیں تھی، جن کے اہم قبائل نے ایر ان وروم کی سلطنوں کے ساتھ تعلقات پیدا کیے ہوئے

<sup>100:</sup> بیت وسہ سال کی جو پی ڈی ایف کا پی میرے پاس موجو دہے، اُس میں ہجرت کا سال 622ء کی بجائے 662ء ہے جو یقیناً کتابت کی عظلم کا متیجہ ہے۔

تھے اور کسریٰ کے دربار اور رومی شاہشاہ کے ساتھ قربت کو اپنے لیے باعث فخر سمجھتے تھے، وہ اُٹھی دونوں بڑی حکومتوں کے وسیع علاقے پر اپنی حکومت قائم کریں گے۔

محمد اور اُن کے چند ساتھیوں کی مکہ سے یثر بہجرت ایک معمولی اور غیر اہم واقعہ تھا۔ جس میں چند لوگ شامل تھے جو قریش سے مایوس ہو کریہاں آئے تھے۔ بظاہر معمولی نظر آنے والی بیہ ہجرت بعد میں ایک بہت بڑی تبدیلی کی باعث بنتی ہے ، ایک تبدیلی جسے آنے میں دس سال کا عرصہ لگا۔

ایک چیوٹی می جماعت جس کے کچھ لوگ چیپ کر، کچھ سب کے سامنے تعلم کھلا ، کوئی فرار ہو کر ، کوئی سیاحت کے بہانے مکہ چیوڑ کر محمد سے آملے ، دس سال بعد مکّہ فتح کرتی ہے اور تمام مخالفین کو اپنے سامنے جھکاتی ہے ، اُن کے بتوں کو توڑتی ہے ، اور کعبہ کی تولیت جو قریثی سر داروں کی عزت و تشخص کی بنیاد تھی ، کو جڑسے اکھاڑ کر چینک دیتی ہے۔ اور انتہا ہیہ ہوتی ہے کہ موت کے ڈرسے مغرور و سرکش ابو سفیان ، ابولہب اور ابوجہل کے جانشینوں کے پاس ہتھیار پھینکے ، تمام دشمنیاں ختم کرنے اور ایمان لانے کے سواکوئی چارہ نہیں رہتا۔

سمجھی چھوٹے چھوٹے واقعات کا ایک سلسلہ کسی بڑے واقعے کو جنم دیتا ہے،۔اس قسم کی تبدیلی کے بے شار نمونے ہمیں انسانی تاریخ میں ملتے ہیں جیسے انقلاب فرانس، انقلاب روس اور ایران پر منگولوں کا حملہ تھا۔

محد نے جب قریش کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دی تو اُنھیں قریثی سر داروں کی طرف سے مخالفت کا سامناہوا۔ شائد اُنھوں نے یہ تضور بھی نہیں کیاہوگا کہ اُن کی دعوت جو دو سرے ابراہیمی ادیان کی مانند خرد لپندانہ اور اُنھی سے مماثل تھی، کو اس قدر نفرت و عناد کا سامناہو گا۔ شائد یہ اہم مکتہ اُن کی نظر ول سے او جھل رہ گیا تھا کہ جوں جوں اُن کی دعوت کو تقویت ملے گی، اُسی تناسب سے قریش کی برتری اور اُن کے رؤساء کی امارت اور طاقت خطرے میں پڑتی جائے گی۔ چنانچہ محمد اینے مقصد میں برتری اور اُن کے رؤساء کی امارت اور طاقت خطرے میں پڑتی جائے گی۔ چنانچہ محمد اینے مقصد میں

کامیابی کے حصول کے لیے دوسری راہیں سوچنے پر مجبور ہو گئے۔ یثر بہجرت کرنے سے پہلے وہ اسی سمت میں دوقدم اٹھا چکے تھے۔ اُن کا پہلاقدم حبشہ کی طرف مسلمانوں کی ججرت تھی۔ یہ ججرت دوبار ہو گئے۔ ظاہر ہے کہ کمزور اور طاقتور سرپرست کے بغیر مسلمانوں کو قریش آزار پہنچاتے تھے۔ پیغیبر نے اُنھیں مشورہ دیا کہ حبشہ چلے جائیں۔ مسلمانوں کی حبشہ کی جانب دوسری ججرت کے متعلق اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اس بار مسلمانوں کی خاصی تعداد نے ججرت کی تھی جن میں جعفر بن ابو طالب جیسے لوگ بھی شامل تھے۔ اُنھیں جو ہدایت دی گئی تھیں ، اُس سے پہتہ چلتا ہے کہ اس ہجرت کے پیچھے خاصی منصوبہ بندی اور سیاسی محرکات تھے۔ مدد کے متلاثی محمد کے زیرک دماغ میں نجاثی کے لیے خاصی کشش تھی۔ اُن کے ذبن میں صورت حال کچھے ہوں موجود تھی۔

نجاشی میسی ہے اور اُس کا شرک اور بت پر ستی کے خلاف ہونا فطری امر ہے۔ اگر اُسے پتہ چلے گا کہ مکہ کے اندر چندلوگ توحید کے لیے اُٹھ کھڑے ہوئے ہیں اور مسلسل تکالیف اور مصائب سے گزر رہے ہیں تو بعید نہیں کہ وہ مدد کے لیے اپنالشکر مکہ روانہ کر دے۔ چنانچہ جعفر بن ابوطالب جو قریش کے معززین میں سے تھے، کو ساتھ بھیجا گیا، تاکہ بیہ تاثر دیا جاسکے کہ مکہ میں اذبت اور تکلیف جھیلنے کے حوالے سے کوئی بھی محفوظ نہیں ہے۔ قریش نے عمر وبن العاص اور عبداللہ ابن ابور بیعہ کو تحاکف کے ساتھ نجاثی کے ہاں حبشہ بھیجا تاکہ وہ مسلمانوں کی مدد نہ کرے اور اگر ممکن ہو سکے تو مسلمانوں کو اُن کے حوالے کر دے۔

محمد کادوسرا اہم قدم 620ء میں طائف شہر کاسفر تھا۔ یہ واقعہ تب پیش آتا ہے جب حضور کے دومضبوط ترین محافظ لیعنی ابوطالب اور خدیجہ اُنھیں داغ مغارفت دے جاتے ہیں۔ چنانچہ اب وہ پہلے سے زیادہ قریش کی مخالفت اور عناد کاشکار ہو گئے تھے۔ قبیلہ بنو ثقیف محمد کیلئے امید کی ایک کرن تھی کیونکہ مال کی طرف سے یہ قبیلہ اُن کارشتہ دار تھا۔

بنو ثقیف نامی قبیلہ طاکف میں مقیم تھا اور انھیں بہت معزز خیال کیا جاتا تھا۔ ملّہ میں کعبہ کی موجود گ سے قریش کو عربوں کی نظر میں جو ممتاز حیثیت حاصل تھی ، طاکف کے لوگ اسے رشک کی نظروں سے دیکھا کرتے تھے۔ فطری طور پر اُن کی خواہش تھی کہ اُن کے شہر کو قبلہ کی حیثیت حاصل ہوجائے ، تاکہ وہ قریش کی برتری کو ختم کر سکیس۔ یہ صرف تصور یا مفروضہ نہیں ہے۔ کیونکہ محمد یہ نہیں بھولے تھے کہ بنو ثقیف کے چندلوگ ایک بار اُن سے ملئے آئے تھے اور اُنھیں کہا تھا کہ اگر حضور اپنے نئے مذہب میں طاکف کو ملّہ کی مانندایک مقدس شہر قرار دے دیں، تواس بات کا قوی اخمال ہے کہ طاکف کے لوگ اُن پر ایمان لاکر مسلمان ہو جائیں گے۔ اس سے پہلے طاکف کا بنوعامر نامی قبیلہ بھی اُنھیں الیک کے لوگ اُن پر ایمان لاکر مسلمان ہو جائیں گے۔ اس سے پہلے طاکف کا بنوعامر نامی قبیلہ بھی اُنھیں الیک چینئیش کرتے ہوئے کہ چیخاتھا کہ اگر اُن کی مددسے حضور اپنے مقصد میں کا میاب ہو جائیں اور اُن کا نیا دین استوار ہو جائے تو وہ قریش کا مقام اُنھیں دیں گے اور اُنھیں طاکف کے اشر اف قرار دیں گے۔ چینا نچہ طاکف کا سفر منزل کے حصول میں ایک کا میاب و سیلہ ثابت ہو سکتا تھا۔ اگر بنو ثقیف کے لوگ حضور کی مدد کے لیے اٹھ کھڑے ہوں تو قریش کو مطبع کرنے کا امکان پیدا ہو سکتا ہے۔ اُنھی سوچوں کو دماغ میں معاملہ اُن کی سوچوں کے برعکس ہوا، اور بنو ثقیف نے مدد کرنے سے انکار کر دیا۔

مذہب کے معنوی یاروحانی پہلوے عربوں کا مجھی کوئی تعلق نہیں رہا۔ بعثت سے چودہ صدیوں بعد آخ بھی اُن کی نظر میں مذہب دنیاوی فوائد حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔

بنو ثقیف کی روز مرہ زندگی کا جو انداز تھا اُس کے مطابق وہ آخرت کے وعدے کی خاطر دنیاوی فوائد سے چٹم پوشی نہیں کر سکتے تھے۔ ملّہ کے لوگوں کے لیے طائف گرمیاں گزارنے کی جگہ تھی۔ اہل ملّہ کی وہاں آمد اور تجارت سے طائف والوں کو خاصی کمائی ہوتی تھی۔ قریش محمد کے خلاف کھڑے تھے لہذا محمد کی حمایت کرنے کے نتیج میں قریش طائف والوں سے ناراض ہو سکتے تھے۔ چنانچہ یہ فیصلہ عقل مندانہ تھا کہ محمد کے غیر ثابت شدہ دعوے کی خاطر طائف کے تحفظ اور مالی فوائد کے ایک یا قاعدہ سلسلے

کو قربان نہ کیا جائے۔ نفع اور نقصان کی اس جمع تفریق کے نتیج میں اُٹھوں نے نہ صرف مدد کرنے سے انکار کر دیا بلکہ محمد پر حملہ کر دیا اور بہت زیادہ تفحیک کی۔ حتی کہ اُٹھوں نے محمد کی اُس آخری درخواست کو بھی قبول نہ کیا کہ اِس خفیہ سفر کاراز فاش نہ کیا جائے تاکہ اس ناکامی کی خبر قریش تک نہ پنچے و گرنہ وہ اور زیادہ شیر ہو جائیں گے۔ چنانچہ ملّہ والی کے بعد قریش کی دشمنی میں اور شدت آگئ۔ جو اس حد تک آئی کہ وہ دارالندوہ میں اکٹھے ہوئے اور دعوت اسلام کے اس مسئلے جو اُن کے وجود، شان وشوکت اور امارت کے لیے خطرہ تھا، کو ہمیشہ کے لیے ختم کرنے کی ٹھانی۔ مشاورت کے نتیج میں تین تجاویز سامنے امارت کے لیے خطرہ تھا، کو ہمیشہ کے لیے ختم کرنے کی ٹھانی۔ مشاورت کے نتیج میں تین تجاویز سامنے امری، محمد کو قید کر دیا جائے، مگہ بدر کر دیا جائے یا قتل کر دیا جائے، آخری تجویز اتفاق رائے سے منظور ہوئی۔

ملّہ اور یثر ب کے لوگوں کے در میان تجارت اور ساتی مرتبے کے حوالے سے رقابت تھی۔ ملّہ میں خانہ کعبہ تھا اور خانہ کعبہ میں تمام مشہور بُت موجود تھے۔ اس وجہ سے اسے ایک مقدس شہر اور مختلف عربی قبائل کے قبلہ اور طواف گاہ کی حیثیت حاصل تھی۔ کعبہ کی تولیت اور حاجیوں کے لیے انتظام کرنے کی وجہ سے قریش کو خاصا مقام حاصل تھا، لہٰذا قدرتی طور وہ اپنے آپ کو عربوں کا معزز ترین قبیلہ کہتے تھے۔ یثر ب تجارت اور زراعت کی وجہ سے ملّہ سے زیادہ خوشحال شہر تھا اور دو سرے بیشتر قبائل کے برعکس پڑھنے اور کھنے کی صلاحیت کے حامل کئی لوگ بھی وہاں موجود تھے۔ جس کی وجہ یہت کہود یوں کے تین قبائل کی وہاں موجود گے تھی جو اہل کتاب تھے۔ معاشر سے کی ثقافی سطح ملّہ سے بہت بہت کہنے کا وجود اسے یور بے تجازی مقالے میں دو سر ادر جہ دیاجا تا تھا۔

یٹر ب میں عربوں کے اوس اور خزرج نامی دوبڑے قبیلے رہتے تھے جن کے در میان اکثر اختلافات اور جھٹر ب میں عربوں کے اوس اور خزرج نامی دوبڑی تھی۔ اوس و خزرج جھٹرے ہوا کرتے تھے۔ ان دونوں قبیلوں کی کسی ایک یہودی قبیلے کے ساتھ دوستی تھی۔ اوس و خزرج یمن کے قطانی عرب تھے اور قریش ملّہ کا تعلق عدنانی شاخ سے تھا، اور یہ نسلی فرق بھی اُن کے در میان رقابت کی ایک وجہ تھی۔ لیکن اوس و خزرج اپنی سُستی اور امور زراعت و تجارت سے ناوا قفیت کی وجہ

سے مالی طور پر بدحال تھے اور یہودیوں کے ہاں کام کرنے پر مجبور تھے۔ اگر چہ اُٹھوں نے یہودیوں کے کسی ایک قبیلہ سے دوستی کا بیمان کیا ہوا تھالیکن حلیف ہونے کے باوجود اُٹھیں اپنے آجروں کی معاثی برتری بہت شدت سے کھٹکی تھی۔ برتری بہت شدت سے کھٹکی تھی۔

ملّہ میں محد کے ظہور اور دعوت اسلام، نئے پیغیر پر ایمان لانے والے چندلوگوں، قریش کی چند سالوں پر محیط مخالفت اور کشکش کی خبر پورے حجاز میں پھیل چکی تھی۔ جب بیہ خبر یثرب پہنچی تو چند یثر بی مکہ آئے اور پیغیبر سے ملا قات کی۔ محمد کی مشکلات کو جان کر اوس و خزرج کے سر داروں میں سے چند ایک کو اس صورت حال سے فائد واٹھانے کی سوجھی 101۔

اگر محمد اور اُن کے ساتھی یٹر ب آ جائیں اور اُن کے ساتھ اتحاد ہو جائے تو کئی مسائل حل ہو جائیں گے: محمد اور اُن کے ساتھی قریشی ہیں چنانچہ قریش کی مشخکم دیوار میں دراڑیڑ جائے گی۔

محمد اور اُن کے ساتھیوں سے اتحاد کے نتیج میں ممکن ہے کہ وہ اپنے داخلی نفاق اور مخاصمت کے شر سے چھٹکارا پالیں جو ہمیشہ سے اُن کے در میان جاری ہے۔ اس کے علاوہ محمد جو یہ نیادین لے کر آیا ہے اگر بیہ جڑ پکڑ لے تو یہودی جو اہل کتاب ہونے کی وجہ سے اپنے آپ کو خدا کی بر گزیدہ قوم کہتے ہیں، اُن کی برتری کا خاتمہ ہوجائے گا اور محمد اور اُن کے ساتھیوں کے ساتھ اتحاد سے تینوں یہودی قبائل کے مقابلے یر دونیادہ طاقتور ہوجائیں گے۔

101: پانی میں مچھلی کو پکڑنا ممکن نہیں ہو تا، لیکن جب پانی تقریباً سو کھ جائے اور وہاں کیچڑ آلو دہ پانی رہ جائے تو مجھلی کو پکڑنا بہت آسان ہو تا ہے۔ اس صورت حال کو فارسی میں یوں بیان کیا گیاہے: "بعضی از سران اوس وخزرج رابدین فکر انداخت کہ از آب گل الو دہائی بگیر ند" ۔ اوس اور خزرج کے چند سر داروں کو بید خیال آیا کہ کیچڑ آلو دہ پانی ہے مچھلی پکڑی جائے۔ یعنی حضور اس وقت مصیبت کا شکار ہیں۔ اُخیس 620ء کے جج کے دوران بیڑ ب کے چھ لوگ محمد سے ملتے ہیں اور اُن کی باتیں سنتے ہیں۔ 621ء کے جج میں 12 لوگ ملتے ہیں اور محمد کی باتوں سے متاثر ہوتے ہیں کہ اُن میں اچھی تعلیمات کے علاوہ پچھ اور نہ تھا۔ جیسے زنانہ کرو۔ سود نہ کھاؤ۔ جھوٹ مت بولو۔ 'بتوں کی بجائے جنھیں انسان تخلیق کرتے ہیں خدائے واحد جو کا کنات کے علاوہ اہل کتاب کا خالق ہے ، کی عبادت کرو۔

یہ بارہ لوگ بیعت کرتے ہیں اور یثر بواپی کے وقت مسلمان ہو جاتے ہیں۔ اور محمد سے اتحاد کرنے کی تجویز اپنے لوگوں کے سامنے رکھتے ہیں۔ اس تجویز اور تدبیر کو اکثریت کی حمایت حاصل ہو جاتی ہے اور اُس سال یعنی 622ء میں پیچھتر لوگ (تہتر مر د اور دوعور تیں) مگہ سے باہر عقبہ کے مقام پر محمد سے ملاقات کرتے ہیں اور معاہدہ عقبہ دوم طے یا تاہے۔

جمرت کی سوچ محمر کے لیے کوئی احجوتی بات نہیں تھی، مسلمانوں کی حبشہ جمرت کے سلسلے میں سورت الدُّمَد کی آیت نمبر دس میں اسی طرف اشارہ کیا گیاہے۔

قُلُ ياعِبَادِ الَّذِيْنَ آمَنُوا اتَّقُوْا مَرَّكُمُ لِلَّذِيْنَ ٱحۡسَنُوۤا فِي هٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ

( کہہ دو کہ اے میرے بندوجو ایمان لائے ہواپنے پرورد گارہے ڈرو۔ جنھوں نے اس د نیامیں نیکی کی ان کے لئے بھلائی ہے۔اور خدا کی زمین کشادہ ہے)۔

یعنی اگر ملّه میں مصائب کاسامناہے تومہاجرت اختیار کریں۔

معاہدہ عقبہ محمد کی پوشیدہ آرزوؤں کی تنکیل تھی۔ تیرہ سال کی دعوت کوئی خوشگوار نتائج پیدا نہیں کر سکی تھی۔ میں تھی۔ تیرہ سال کی دعوت کوئی خوشگوار نتائج پیدا نہیں کر سکی تھی۔ میں تھی تھی۔ میں مسلمان کے مرتد ہوجانے کی وجہ سے بھی مایوسی مسلمان ہو چکے تھے لیکن جب اُنھیں محمد کی دعوت میں پیش رفت نظر نہ آئی تو وہ اپنی ناپائیدار طبیعت کے باعث مایوس ہو کر اسلام سے برگشتہ ہو گئے۔ خاص طور پر جب اُنھیں مسلمان ہونے کی وجہ سے مصائب اور تحقیر کاسامناہو تاتھا، اور مشرکین جوصاحب حیثیت اور امیر تھے وہ اِنھیں

اسلام چھوڑنے پر مجبور کرتے تھے۔ طائف جا کر ہنو ثقیف سے حمایت حاصل کرنے کے لیے کیا گیاسفر نہ صرف ناکام رہا، بلکہ اس کاالٹا نتیجہ یہ لکلا کہ قریش کی مخالفت میں اور شدت آ گئی۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ بنوہاشم آپ کی مد د کرتے تھے لیکن اُن کی مد دیہاں تک ہی محدود تھی کہ کوئی آپ کو نقصان نہ پہنچائے۔ لیکن یہ تو قع نہیں کی جاسکتی تھی کہ بنوہاشم اسلام کی خاطر محمد کے ساتھ مل کر قریش کے ساتھ بیمان سے صورت بدل مل کر قریش کے ساتھ بیمان سے صورت بدل چکی تھی۔ اُن کے ساتھ مل کر قریش سے جنگ کرنا ممکن ہو گیا تھا۔ اگر اسلام ملّہ میں جڑیں نہیں پکڑسکا تو مدینہ میں ایساہونا ممکن تھا۔ اوس و خزرج کی قریش سے رقابت کی وجہ سے اس سنہرے خواب کی تعبیر ممکن تھی اور وہاں اسلام جڑ پکڑ سکتا تھا۔ خاص طور پریشر ب میں تجارت اور زراعت کثرت سے ہوتی تھی، یوں مسلمانوں کو وہاں روز گار کا حصول بھی آسان تھا۔

عقبہ کے مقام پر جو معاہدہ حضرت محمد اور اوس و خزرج کے سر داروں کے در میان طے پایا، اُس میں عباس بن عبد المطلب موجود تھے، جو بظاہر ابھی تک ایمان نہیں لائے تھے لیکن اپنے بھتیج کے حامی ستے، اُنھوں نے اہالیان پٹر بسے کہا کہ اُن کے دل میں جو ہے اور جس پروہ قائم رہ سکتے ہیں، اُس کا کھل کا اظہار کریں۔ اُنہوں نے اُن لوگوں کو صاف لفظوں میں کہا کہ محمد کی مخالفت کی وجہ سے قریش تمہارے بھی مخالف ہو جائیں گے۔ اگر مر دول کی طرح قول دیتے ہو کہ اُس کی حفاظت ویسے ہی کرو سے بہرے کے جیسے جنگ کی صورت میں اپنے بیوی بچول کی کرتے ہو تو بات کرو وگرنہ فضول وعدول سے میرے بھتے کو گر اہ مت کرو۔

براء بن معرور نے جذبات سے بھرپور رزمیہ انداز میں جواب دیا:" ہم جنگجولوگ ہیں اور کسی جنگ نہیں ڈرتے اور تمام مشکلات میں ساتھ رہیں گے "۔ ابوالهیتم تیمان نامی ایک دور اندیش شخص نے مختاط لیکن نفاست سے کہا: "ہمارے اور یہودیوں کے در میان اچھے تعلقات ہیں، تمھارے ساتھ معاہدہ کرنے کے بعد وہ تعلقات ختم ہو جائیں گے۔ ہو سکتا ہے تم اپنے مقصد میں کامیاب ہو جاؤاور بعد میں اپنے لوگوں سے سمجھوتہ کرلو، پھر ہم کیا کریں گے ؟ "۔ سیر ت ابن ہشام کے مطابق حضرت محمد نے مسکر اتے ہوئے فرمایا: "بل اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ماللہ مان تم میں منکھ وانتھ منی ۔ احارب من حاربتھ و اسلم من سالمتھ "۔ (خون، خون، ویرانی، ویرانی، میں تم میں سے ہوں اور تم مجھ سے ہوئم جس سے جنگ کروگ میں اس سے جنگ کروں گے، تم جس کے خلاف سازش کروں گا)۔

"خون " اور "تباہی" کے الفاظ کی تکر ار مجھے مشہور فرانسیسی انقلابی ژاں پول مارا کی یاد دلاتے ہیں جس نے لکھاتھا:"مجھے خون چاہیے "۔

ایک اور جملہ جو ابوالہیٹم کو جو اب دینے کے حوالے سے مشہور ہے وہ یوں ہے:"حدب الاحمر و الاسود من الناس"۔ (سرخ اور سفیدلو گوں کے ساتھ جنگ، یعنی ہر کسی کے ساتھ جنگ۔ سیاہ وسفیدلو گوں کے ساتھ، عرب وعجم کے ساتھ)۔

یہ جملہ محمد کے رجحانات یا دوسرے لفظوں میں اُن کے اندر چیپی ہوئی آرزوؤں کی عکای کر تا ہے۔ یہ جملہ محمد کی واضح فریاد ہے جو ظاہر نظر آنے والے محمد کے اندر چیپی ہوئی تھی۔ محمد کی روح کی گہرائیوں میں چیپی ہوئی آرزوئیں اس عبارت کے قالب میں باہر آتی ہیں۔ اوس و خزرج کا ساتھ ان کی طرف میں چیپی ہوئی آرزوئیں اس عبارت کے قالب میں باہر آتی ہیں۔ اوس و خزرج کا ساتھ ان کی طرف فروغ کا در پچر کھول دیتا ہے۔ اُنھیں دعوت اسلام میں بیش رفت کی نوید ملتی ہے۔ قریشی دشمن زیر ہوتے ہیں اور محمد کو اپنی پوشیدہ شخصیت کو آشکار کرنے کا موقع ملتا ہے۔ محمد جھوں نے تیرہ سال تک تبیغ کی اور کامیابی نصیب نہ ہوئی وہ محمد دس سال بعد پورے جزیرہ عرب کو اطاعت پر مجبور کرنے کے لیے سامنے آتے ہیں۔

## محمر:ایک نیاروپ

تاری نے زیادہ تر اپنے دھارے کارخ چھوٹے اور بظاہر معمولی نظر آنے والے واقعات کی وجہ سے تبدیل کیا ہے۔ نپولین کا ظہور وزوال اور ہٹلر کی فقوحات وشکست اس کی واضح مثالیں ہیں۔

حضرت محمد کی یثر ب جمرت بھی ایک ایساہی واقعہ تھا جس نے عربوں کی قسمت میں اتنی بڑی تبدیلی برپا کی، اور بعد میں اپنے وقتوں کی دنیا کو ڈرامائی طور پر تبدیل کر دیا۔

بظاہر یہ ایک معمولی سامقامی واقعہ تھا۔ لیکن واقعات اور حادثات کے ایک سلسلے کا باعث بنا، اور تاریُّ کے محققین کے سامنے ایک وسیع سیاق وسباق آشکار کرتا ہے۔ تاکہ وہ واقعات کو ایک دوسرے سے جوڑ کر ان واقعات کی وجوہات کو بیان کر سکیس، اور اُس دور کے معاشرے میں تبدیلی کی مخفی وجوہات کا خلاصہ پیش کر سکیں۔

اس معاملے میں جو چیز سب سے اہم، قابل توجہ اور باعث حیرت ہے، وہ انسانی تاریخ کے اس تاریخ ساز انسان کی شخصیت میں تبدیلی کاواقع ہونا ہے۔ شائد اس تبدیلی کو شخصیت میں تبدیلی کہنا مناسب نہیں ہو گا، بلکہ اگر ہم یوں کہیں کہ ایک نئی شخصیت کا ظہور ہو تا ہے جو محمد کے اندر چیپی ہوئی تھی تو یہ حقیقت کے زیادہ قریب ہوگا۔

ججرت نبوی ایک نئی تاریخ کا آغاز اور بڑی تبدیلیوں کا باعث ہے۔لیکن اس سے بھی بڑا واقعہ وہ ڈرامائی تبدیلی ہے جو محمد کی شخصیت میں ظاہر ہوتی ہے۔ اور یہ اس بات کی متقاضی ہے کہ ماہرین نفسیات اور روحانی اسر ارکو سبھنے کے خواہشمند اور دانشور اس کاباریک بنی سے جائزہ لیں۔

اپنے وقتوں کی برائیوں سے دور ایک زاہد انسان، جس کا خیال تھا کہ قیامت کا دن نزدیک آچکاہے، ایک آد می جو آخرت کے اندیشوں میں گھر ارہتا تھا، اپنی قوم کے لو گوں کو خالق کا ئنات کی عبادت کرنے کی دعوت دیتاتھا، ظلم و جرپر تنقید کر تاتھا، عیش و عشرت میں مشغول ہونے اور ضرورت مندوں کے حال سے غفلت برسے پر ملامت کر تاتھا۔ یہ انسان جو عیسلی کی مانند سرایا شفقت تھا، ایک دم سے ایک ایسے جنگجو میں تبدیل ہو جاتا ہے جو سخت گیر اور متشد دہے اور تلوار کے زور پر اپنادین دوسروں پر مسلط کرنا چاہتا ہے۔ لہٰذا ایک ریاست کا قیام عمل میں آتا ہے جس کی خاطر کسی بھی و سلے کو استعمال کرنے سے گریز نہیں کیا جاتا۔ ایک مسجا داؤد کے روپ میں ظاہر ہو تا ہے۔ ایک مطمئن آدمی جو اپنی زندگی کے بیس سال ایک ایسی عورت کے ساتھ گزار تاہے جو عمر میں اُس سے پندرہ سال بڑی تھی، مبالغانہ حد تک عورت کے ساتھ گزار تاہے جو عمر میں اُس سے پندرہ سال بڑی تھی، مبالغانہ حد تک عورت کے استان بھی تاہے۔

ویلز 102 کا کہناہے کہ انسانوں کی شخصیت مسلسل تبدیلی وار تقاء کے مراحل طے کررہی ہوتی ہے۔ لیکن یہ تبدیلی یا تغیر اس آ ہمتگی سے انجام پاتا ہے کہ ہم اسے محسوس نہیں کرپاتے اور ہم یہ سمجھتے ہیں کہ بیہ پچاس سالہ آدمی وہی ہے جو وہ بیس سال کی عمر میں تھا۔ لیکن در حقیقت وہ بہت حد تک تبدیل ہو چکا ہو تا ہے۔ اور جو بات اس بیس سالہ جو ان میں تھی وہ اب نہیں رہی اور بہت تبدیلی بتدر تج ہوئی ہے۔

یہ مفروضہ اس حوالے سے پچھے کہ انسان کی جسمانی توانائیاں وقت کے ساتھ کمزوری اور ضعف کاشکار ہو جاتی ہیں لیکن دوسری جانب اُس کی فکری توانائیاں مطالعے ، تفکر اور زندگی کے تجربات کی وجہ سے کمال حاصل کرتی ہیں۔ پچاس یاساٹھ سالہ اور ہیں سالہ مر دمیں سے فرق ہے کہ ایک کے نزدیک جسمانی

<sup>102:</sup> ایکی جی ویلز (Herbert George Wells) برطانوی مصنف تنے۔ انھوں نے در جنوں نادل، افسانے، سوائح حیات، طنزیہ، اس کے اقتصابی معنف تنے۔ انھوں نے در جنوں نادل، افسانے، سوائح حیات، طنزیہ، اس کے انھیں سائنسی فکشن کا باپ بھی کہا جاتا ہے۔ سابی نقاد جو نے کے علاوہ ایک پیش بینی انسان تنھے۔ متعدد تصوراتی کام کھے اور خلائی سفر ، سیٹلائٹ ٹیلی ویژن اور ورلڈ وائڈ ویب ہے ملتی جلتی جلتی کی چیز کی چیش بینی کی تھی۔ اس کے علاوہ سائنس فکشن میں وقتی سفر (Time Travel) فضائے آنے والی اجنبی مخلوق کا تملہ، پوشیدہ اور حیاتیاتی انجیئر گے کے تصور دیے۔ برائن اللہ میں (Brian Aldiss) نے ویلز کو "سائنس فکشن کا شیکسیئر" کہا ہے۔ 1866ء سے حیاتیاتی انجیئر گے کے دوران زندگی اسرکی۔

اور شہوانی اور دوسرے کے نزدیک روحانی ضروریات کی شدت ہوتی ہیں۔ تجربے اور مطالعے کے نتیج میں فکر بتدر سی پختہ ہوتی ہے اور علم و عقل کی شکل اختیار کرتی ہے اور بتدر سی روحانی انداز میں ظاہر ہوتی ہے۔

یہ مفروضہ جو اپنے طور پر صحیح ہے لیکن یہ محمد کے سلسلے میں مکمل طور پر غلط ثابت ہو جاتا ہے۔ کیونکہ وہ تر پن سال کی عمر میں مدینہ داخل ہوتے ہیں، لینی یہ وہ عمر ہے جس میں انسان کی جسمانی و روحانی اوائیوں کی حالت در میانے درج کی ہوتی ہے، وہ کمزور ہو چکی ہوتی ہیں۔ لیکن مدینہ آمد کے آغاز میں محمد کے گریبان سے ایک اور محمد سر نکالتا ہے، جس آدمی نے ملّہ کے لوگوں کو دعوت دی تھی، دس سالوں کے دوران وہ تبدیل ہو جاتا ہے۔ جو پنیمبری کے لباس میں "وَاَذُنْنِ عَشِیْرِتَكَ الْآفَدُونِیْنَ" (اور ایخ قریب کے رشتہ داروں کوڈر سادو: الشُّعَزَاء۔ 214) کے پیغام سے اپنے رشتہ داروں اور غیروں کو جاہلیت کی گندی رسوم اور عادات سے منع کرتا تھا، اُس کے اندر سے ایک نئے انسان کا ظہور ہوتا ہے جو جو ہونگے کی اور تمام وہ لوگ جضوں نے تیرہ سال اُس کی تفکیک کی اور تنگ کیا، اُنھیں اپنے سامنے گھٹے لیکنے پر مجبور کر دیتا ہے۔

وہ آدمی" لِنُنْذِبِهَ أُمَّةَ الْقُدْرِي وَمَنْ حَوْلِهَاً" (تم اُمّ القُرىٰ (مکہ) اور اس کے آس پاس کے لوگوں کو آگاہ کر دو: الاُنعَامہ۔92) کا چولا ایک طرف اُتار چینکتا ہے اور جنگی لباس پہن لیتا ہے اور وہ مقام حاصل کر تا ہے کہ یمن سے لے کرشام تک کے تمام جزیرۃ العرب کواینے جھنڈے تلے لے آتا ہے۔

مکہ کی خوش آ ہنگ سور تیں جو اشعیا اور ار میا کی باتوں کو دل میں دوبارہ زندہ کر دیتی تھیں، جہاں جذبات سے دہمتی روح والا ایک انسان ایوں بولتا تھا گویا وہ اپنے خوابوں کی سوچوں سے مسحور ہو چکا تھا، ایسی سور تیں مدینہ میں کم ہی نظر آتی ہیں۔وہ شاعرانہ آ ہنگ اور متر نم لہجہ خاموش ہو جاتا ہے، اور فیصلہ کن احکام اور سختی اس کی جگہ لے لیتی ہے۔

مدینہ میں احکامات صادر ہوتے ہیں۔ ایک سر دار کا تھم جس سے انحر اف یانا فرمانی کی معافی نہیں ہے، اور اُن کے انجام دینے میں غفلت اور سُستی کی سخت سزاملے گی۔

گولڈ زیبر کے الفاظ میں تدریجی مراحل طے کیے بغیر آنے والی تبدیلی سے یہ نتیجہ نکاتا ہے۔ جے ایڈولف فون ہارنک <sup>103</sup> ایک خاص قسم کی بیاری کانام دیتا ہے جو غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل افراد کو لاحق ہوتی ہے۔ یہ روحانی قوت اُن کی ہمت وعزم کا سرچشمہ ہوتی ہے۔ یہ روحانی قوت اُن کی ہمت وعزم کا سرچشمہ اور جھی تھاوٹ کی جہرت کی وجہ سے اُن چشمہ اور جھی تھاوٹ کا شکار نہ ہونے والی کو حشوں اور عمل کا منبع ہوتی ہے۔ اس قوت کی وجہ سے اُن کی زندگی میں سستی اور ناامیدی کے لیے کوئی جگہ نہیں ہوتی اور وہ بڑی بڑی رکاوٹوں کو خاطر میں نہیں لاتے۔ اور وہ ایسے کارنا ہے انجام دیتے ہیں جو عام لوگوں کے بس سے باہر ہوتے ہیں۔ چنانچہ یثر ب ہجرت کے بعد تاریخ کے آئینے میں محمد کی نئی شبیہ اجرتی ہے۔ تمی اور مدنی آیات میں فرق اس شبیہ کی وضح نشاند ہی کرتا ہے، مگہ میں اللہ تعالیٰ اُن کو یوں فرماتے ہیں:

وَاصْدِرْ عَلَى مَا يَقُوْلُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيْلًا ـ وَدَّرُنِيُ وَالْمُكَلِّبِيْنَ أُولِي النَّعُمَةِوَمَهِلْهُمْ قَلِيْلًا ـ إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالَا وَّجَدِيْمًا ـ

(اور جو باتیں یہ لوگ کہتے ہیں ان کو سہتے رہو اور اچھے طریق سے ان سے کنارہ کش رہو اور جھے ان جھان میں یہ دور جھے ان جھٹا نے والوں سے جو دولت مند ہیں سمجھ لینے دو اور ان کو تھوڑی سی مہلت دے دو کچھ شک نہیں کہ ہمارے یاس بیڑیاں ہیں اور بھڑ کتی ہوئی آگ ہے:الگزمّل۔10 تا 12)۔

<sup>103:</sup> اڈولف فون ہارناک ایک نہ بی گھر میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد ایک پر وٹسٹنٹ چرچ میں پادری تنصے۔ اُن کا زیادہ کام مسیحت کے بارے میں ہے۔ ان کی کتاب " تبلغ واشاعت مسیحت" واُکناز گولڈ زیبر کی توجہ کا باعث بنی۔ چنانچہ گولڈ زیبر نے اپنی کتاب" اسلام میں عقیدہ اور شریعت "نامی کتاب میں ہارناک کی کتاب سے چند فقرے نقل کے ہیں۔ بارناک کا انتقال 1930ء میں ہارناک کی کتاب سے چند فقرے نقل کے ہیں۔ بارناک کا انتقال 1930ء میں ہارناک کی کتاب سے جند فقرے نقل کے ہیں۔ بارناک کا انتقال 1930ء میں ہارناک کی میں ہوا۔

تفیر جلالین میں اس جلے" والھ جُوڑھ فہ خُوڑا بجونیلاً "(اُن سے ایجھے طریقے سے کنارہ کش ہو جاؤ) کے متعلق کہا گیا ہے کہ یہ آیت جہاد اور جنگ کے حکم سے پہلے نازل ہوئی تھی۔ چنانچہ یہ دعوی حقیقت کے زیادہ نزدیک ہے کہ ایسی روش اور رویہ تب اپنایا گیا جب اوس و خزرج کے قبائل کی حمایت سے طاقت حاصل کرلی گئی تھی۔ جب محمد اپنے شمشیر زنوں کی قوت بازو سے مطمئن ہو جاتے ہیں تو جنگ اور کفار کے قتل کے احکامات نازل ہوتے ہیں۔ اسی وجہ سے مدینہ میں یہ آیت نازل ہوتی ہیں۔

وَاقْتُلُوْهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوْهُمْ وَاخْرِجُوْهُمْ مِّنْ حَيْثُ اَخْرَجُوْ كُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَنَّ مِنَ الْقَتْل.

(اور اُنھیں قتل کروجہاں پاؤاور اُنھیں نکال دوجہاں سے اُنھوں نے شھیں نکالا ہے اور غلبہ شرک قتل سے زیادہ سخت ہے:البقدّرة۔ 191)۔

تى سورت الأنعام كى آيت 108 ميں جميں يه پڑھنے كوماتاہے:

ولاتَسُبُّوا الَّذِيْنَ يَنُ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَنُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَنَالِكَ رَيَّنَا لِكُلِّ اُمَّةٍ عَمَلَهُمُ ثُمَّ إلى رَبِّهِمْ مَّرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّئُهُمُ مِمَا كَانُوْ ايغُمَلُونَ

(اور اُنھیں گالی نہ دو وہ جن کووہ اللہ کے سوابو جتے ہیں کہ وہ اللہ کی شان میں بے ادبی کریں گے زیاد تی اور جہالت سے یوں ہی ہم نے ہر اُمّت کی نگاہ میں اس کے عمل جھلے کر دیے ہیں پھر اُنھیں اپنے رب کی طرف پھرناہے اور وہ اُنھیں بتادے گاجو کرتے تھے)۔

اس آیت میں واضح نہیں ہے کہ یہاں اللہ فرمارہے ہیں یا پیغیر۔ یہاں عمر اور حمزہ جیسے سر کش اور تندخو ساتھیوں کو حکم دیا جارہاہے کہ قریش کے خداؤں کو گالی مت دو کیونکہ اپنی نادانی کی وجہ سے بدلے میں وہ تمھارے خدا کو گالی دیں گے۔ ہم خو دیہ چاہتے ہیں کہ ہر گروہ اپنے اعمال کا بھلا جانے لیکن آخر میں انھوں نے خدا کے یاس ہی آنا ہے جو انھیں کیفر کر دار تک پہنچائے گا۔ لیکن مدینہ میں خصوصاً جب مسلمانوں کی قوت میں اضافہ ہو تاہے تونہ صرف قریش کے خداؤں کو گالی دینے یا برا بھلا کہنے کا ذکر نہیں ہے بلکہ کافروں سے پُرامن اور خوشگوار تعلقات رکھنے سے منع فرمایاجا تاہے۔

فَلاَ هَٰٓئُوا وَتَنُعُوٓ الِي السَّلْمِ وَانْتُمُ الْاَعْلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ وَلَنَ يَّتِرَكُمْ اَعْمَالَكُمُ

(پس تم ست نہ ہواور نہ صلح کی طرف بلاؤاور تم ہی غالب رہوگے اور اللّٰد تمہارے ساتھ ہے اور وہ ہر گز تمہارے اعمال میں نقصان نہیں دے گا: پئے تَقد۔ آیت 35)۔

کئی بار ایک ہی سورت میں متضاد احکامات جاری ہوتے ہیں۔ سورت البَقَدَة وہ پہلی سورت ہے جو مدینہ ہجرت کے بعد نازل ہوتی ہے اور چونکہ ہیر ایک طویل سورت ہے لہذا اس بات کا احتمال ہے کہ اس کا خول ایک یادوسال پر محیط ہو۔ ذیل میں درج آیت اُن میں سے ایک ہے جس میں اولین احکامات جاری ہوئے۔

لآاِكُرَاهَ فِي الدِّيْنِ ـ قَد تَّبَيِّنَ الرُّشُدُ مِنَالْغَيِّ ـ فَمَنْ يَّكُفُّرُ بِالطَّاعُوْتِ وَيُؤُمِنُ بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوقِ الْوَثْقِي

( دین کے معاملے میں زبر دستی نہیں ہے بے شک ہدایت یقیناً گمراہی سے متاز ہو چکی ہے پھر جو شخص شیطان کو نہ مانے اور اللہ پر ایمان لائے تواس نے مضبوط حلقہ کیڑلیا: البَقَرَة -256)۔

لیکن اسی سورت کا آیت 193 جب مسلمانوں کی جمعیت قوت پکڑیجکی تھی یا کوئی خاص حالات پیدا ہو چکے تھے توغالباً تب نازل ہوئی جہاں سخت رویہ اپنانے کا حکم جاری ہو تا ہے۔

وقاتِلُو هُم حَتَّى لاتَّكُونَ فِتنَة وَيَكُونَ النَّهِ يُنْ لِلهِ فَإِنِ انتَهُوا فَلا عُدوانَ إلا عَلَى الطّالجينَ

(تم اُن سے لڑتے رہویہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین اللہ کے لیے ہو جائے پھر اگر وہ باز آ جائیں، توسمجھ لو کہ ظالموں کے سوااور کسی پر دست درازی روانہیں)۔ لیکن سورت القوبَة جو قر آن کی آخری سورت ہے۔ اس میں لہجہ زیادہ قاطع اور عملی اقد امات کرنے کے احکامات زیادہ صرح ہوجاتے ہیں۔

قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الْانجِرِ (جَنَّك كرواُن لو گول كے خلاف جو الله اور روز آخر پر ايمان نهيں لاتے:29)۔

مَا كَانَ لِللَّتِيِّ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوْ آأَنُ يَّسْتَغْفِرُ وَاللَّهُ شُرِ كِيْنَ۔ (نبی کواور اُن لو گول کوجو ایمان لائے ہیں، زیبا نہیں ہے کہ مشر کوں کے لیے مغفرت کی دعاکریں: 113)۔

يَايَّهُمَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّامَ وَالْمُنْفِقِينَ وَاغْلُطْ عَلَيْهِمْ وَمَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ وَئِئْسَ الْمُصِيدُول (ال نبي! كافرول اور منافقول سے لڑائی كراور أن يرسختي كراور ان كاٹھكانا دوزخ ہے اور وہ برى جگہ ہے: 73)۔

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِيْنَ يَلُوْنَكُمْ مِِّنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُواْ فِيْكُمْ غِلْظَةً ۔ ( اے ايمان والو اپنے مزديك كے كافروں سے جنگ كرواور چاہيے كهوہ تم ميں سختى يأئيں۔ 123)۔

جحرت کے آخری سالوں میں نازل ہونے والی سورت القّحُدیم میں بھی عمل میں شدت لانے کا حکم دیکھا حاسکتاہے۔

يَآيُّهَا النَّهِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّامَ وَالْمُنفِقِيْنَ وَاغُلُظُ عَلَيْهِمَ ۔ (اے نبی، کافروں اور منافقوں سے لڑواور ان پر سخق کرو۔ 9)۔

ابتدامیں اِن احکام میں اس قدر شدت اور شخق نظر نہیں آتی۔ حتیٰ کہ سورت الحبیج کی آیت 39 میں پہلی بار جہاد کا حکم جاری ہو تاہے وہاں کفار سے جنگ کا حکم نہیں دیا گیا بلکہ اجازت دی گئی ہے۔''أَذِنَ لِلَّذِیْنَ يُطْعَلُونَ بِأَهِّمَةُ ظُلِمُوْا"۔ اس آیت میں مسلمانوں کو جنگ کی اجازت دی گئی ہے کیونکہ اُن پر ظلم ہوا ہے۔ مسلمانوں پر کیا ظلم ہواہے وہ اس سے بعدوالی آیت میں یوں بیان ہواہے۔

الَّذِيْنَ ٱلْحُرِجُوْا مِنْ دِيَارِهِهِ بِعَيْرِ حَقٍّ إِلَّآنَ يَقُوْلُوا رَبَّبَا الله ( وه لوگ جنسيں ناحق ان کے گھروں سے نکال دیا گیاہے صرف اس کہنے پر کہ ہمارار ب اللہ ہے)۔

ز مخشری کا کہنا ہے کہ بیہ پہلی آیت ہے جس میں مشر کین سے جنگ کو جائز تھہر ایا گیا ہے، اس سے پہلے قرآن کی ستر سے زائد آبات جنگ کے خلاف آچکی تھیں۔

جنگ کی اجازت دیتے ہوئے محمد نے اپنی فطری سجھ داری سے کام لیا ہے اور مسلمانوں کو ملہ سے نکالا جانایاد آجا تا ہے۔اس با تدبیر بیان سے مہاجرین کی قریش سے نفرت کوبڑھاوا ہے۔اور دوسری جگہ بھی اس سمجھ داری سے خطاب کیا گیا ہے۔ لیکن اسے بنی اسرائیل کے لوگوں کے منہ سے یوں کہلوایا گیا ہے۔

وَهَا لَيْنَا اللَّهُ نُقَاتِلَ فِيْ سَبِيْلِ اللهِ وَقَدُ أُخْدِجُنَا مِنْ دِيَابِنَا وَأَبْنَا بِنَا لَهُ مَ الله كَى راه مِيس كيول نہيں لڑيں گے حالا نكه جميں اپنے گھروں اور اپنے بيٹوں سے زکال دیا گیاہے: البقدّرة -246)۔

جنگ خدا کی راہ میں ہے لیکن مؤمنوں کو اُن کے ذاتی نقصانات یاد دلا کر اُن کی انتقامی حس کو بیدار کیا گیا ہے تا کہ وہ جنگ کرنے کے لیے اُتاو لے ہو جائیں۔ ملّہ میں قیام کے دوران جنگ کا سوال ہی پیدا نہیں ہو تا تھا۔ سورت الاُنقامہ کی آیت 68 میں درج ہے کہ محمد مشر کین سے ملا کرتے تھے اور اُن کے ساتھ نشست و برخاست ہوتی تھی ،وہ بعض او قات بے ادبی بھی کرتے تھے اور کبھی مذاق بھی اڑاتے تھے۔ وَإِذَا مَا أَيْتَ اللَّهِ يُنَ يَكُوْفُونَ فِيْ آلِيتِنَا فَاعُرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَغُوْفُوا فِيْ حَدِيْتٍ عَنْدِ ہِ وَإِلَمَا اَيْدَ اللَّهَ يَظُنُ

(جب تم دیکھو کہ لوگ ہماری آیات پر نکتہ چینی اور استہز اگر رہے ہیں تواُن کے پاس سے ہٹ جاؤیہال تک کہ وہ اس گفتگو کو چھوڑ کر دوسری باتوں میں لگ جائیں اور اگر بھی شیطان شخصیں بھلا دے تویاد آنے پر ظالم لوگوں کے ساتھ نہ بیٹھو۔

فَلَا تَقْعُدُ بَعُدَ الذِّ كُرى مَعَ الْقَوْمِ الظّٰلِمِينَ

ملّه میں خدا پنجمبرسے یامومنین کو فرما تاہے:

وَلاَ ثَجَادِلُوٓ الْهُلَ الْكِتْبِ إِلَّا بِالَّذِي هِيَ آحْسَنُ إِلَّا الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا مِنْهُمْ وَتُوْلُوٓ الْمَثَّا بِالَّذِيِّ ٱنْدِلَ النَّيَا وَٱنْدِلَ اِلْتِكُمْ وَالْمُنَا وَالْمُكُمُ وَاحِدٌ وَتَحْنُ لَهُمُسْلِمُونَ ـ

(اور اہل کتاب سے نہ جھگڑو مگر ایسے طریقے سے جو عمدہ ہو مگر جو ان میں بے انصاف ہیں اور کہہ دوہم اس پر ایمان لائے جو ہماری طرف نازل کیا گیا اور تمھاری طرف نازل کیا گیا اور ہمار ااور تمھار امعبود ایک ہی ہے اور ہم اس کے فرمانبر دار ہونے والے ہیں: العند کبوت ـ 46)۔

متعدد دوسری آیات حتی کہ جمرت کے شروع کے دنوں کی مدنی آیات بھی موجود ہیں جہاں اہل کتاب کے ساتھ حسن سلوک سے پیش آنے کی ہدایت دی گئی ہے۔

وقُل لِلَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتٰبُ وَالْأُمِّيِّنَ ءَاسُلَمْتُمْ فَإِنْ اَسْلَمُوْا فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ

( پھر اہل کتاب اور غیر اہل کتاب دونوں سے پوچھو: اسلام لاتے ہو؟ اگریہ لوگ اسلام لے آئیں تو بے شک ہدایت پالیں اور اگر نہ مانیں تو تمھارا کام صرف خدا کا پیغام پہنچادینا ہے آگے اللہ خود اپنے بندوں کے معاملات دیکھنے والا ہے: آل عِمرَ ان \_20)۔

إِنَّ الَّذِيْنَ أَمَنُوا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا وَالنَّصْرَى وَالصَابِئِينَ مَنُ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا ـــولا خَوْثُ عَلَيْهِمُ وَلا هُمُ يَخْزَنُونَ ـ

(جو کوئی مسلمان اور یہودی اور نصر انی اور صابی اللہ اور قیامت کے دن پر ایمان لائے اور اچھے کام بھی کرے اور ان پر نہ کچھ خوف ہو گا اور نہ وہ غمگین ہوں گے:البَقَرَةَ۔62)۔

اِنھی مطالب کی سورت المائدة کی آیت 69 میں تکر ار ہوتی ہے جس سے پنہ چلتا ہے کہ یہ آیات ججرت کے پہلے دوسالوں کے دور ان نازل ہوئیں۔ لیکن دسویں ہجری میں ملّہ فتح ہو جانے کے نتیجے میں صورت حال بدل جاتی ہے اور بجلی کی مانند کر کتی سورت القوبقة اہل کتاب کے سروں پر گرتی ہے۔ یہ وہ اہل کتاب ہیں جن کے متعلق اللہ نے ملّہ میں حکم دیا تھا کہ ان کے ساتھ بحث ومباحثہ کرتے وقت نرم زبان استعال کیا کرواور اگریہ اہل کتاب ایک ان پڑھ پر ایمان نہ لائیں تو اُن کو سز انہیں ہوگی۔ کیونکہ پینجمبر کا مقصد صرف اللہ کے پیغام اور احکام کو دوسروں تک پہنچانا ہے۔ اِنھیں دسویں ججری میں اسلام قبول کرنے یاذکیل و محکوم ہوکر جزیہا داکرنے کی خبر سنائی جاتی ہے۔

قاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤمِنونَ بِاللَّهِ وَلا بِاليَومِ الآخِرِ وَلا يُحَرِّمُ وَنَما حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسولُهُ وَلا يَدينونَ دينَ الحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتابَ حَتَّى يُعطُوا الجِزيَةَ عَن يَدوهُم صاغِرونَ

(ان لو گوں سے لڑو جو اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان نہیں لاتے اور نہ اسے حرام جانے ہیں جے اللہ اور اس کے رسول نے حرام کیا ہے اور سچادین قبول نہیں کرتے ان لو گوں میں سے جو اہل کتاب میں یہاں تک کہ ذلیل ہو کر اپنے ہاتھ سے جزیر دیں:القوبَة۔29)۔

یوں وقت گزرنے کے ساتھ یہ اہل کتاب سورت البیّنة کی آیت چھ میں شَرُّ الْبَرِیَّةِ (بدترین مخلوقات) کشہرائے جاتے ہیں۔ یہ حکم یہودیوں کے قلع قع کرنے، فتح خیبر، فدک پر قبضہ اور فتح ملّہ کے بعد جاری ہوتا ہے جب اسلام طاقت کی معراج حاصل کر چکا ہے۔ اب نرم زبان یا منطقی بحث کی ضرورت باقی نہیں رہی تھی، اب غیر مسلموں سے تلوار کی زبان میں بات کی جائے گی۔

# مستحكم معيشت كابندوبست

ہجرت شروع ہوتی ہے جس کے نتیج میں محمد کے ساتھی مدینہ آتے ہیں۔ محمد نے انصار اور مہاجرین کے در میان بھائی چارے کا معاہدہ کرا دیا، اور جس مہاجر کو کسی انصاری کا بھائی گھہر ایا گیا، اسے وہ انصاری این بھائی چارے کا معاہدہ کرا دیا، اور جس مہاجر کو کسی انصاری کا بھائی گھہر ایا گیا، اسے وہ انصاری این بھا جو کہ کھیتوں اور دو کانوں پر مز دوری کرنا تھا کی گھائی مسلے کا یہ کوئی مناسب اور دیر پا حل نہ تھا۔ جب کہ قریش سے مقابلہ کرنے کیلئے اُنھیں کوئی ایسا حل در کار تھاجو معاشی میدان کے علاوہ زندگی کی دو سرے شعبوں میں بھی اُنھیں اپنے پاؤں پر کھٹر اگر سکے۔ حضور اپنے طور پر کوئی کام نہیں کرتے تھے۔ انصار اور مہاجرین سے ملے ہوئے تھائف کھاڑا کر سکے۔ حضور اپنے طور پر کوئی اور وسیلہ نہیں تھا۔ معاشی شگی کا عالم یہ تھا کہ اکثر او قات رات کا کھانا کھائے بغیر ہی سو جاتے تھے یا چند کھوروں سے بھوک مٹاتے تھے۔ اس صورت حال کا حل کیا ہے ؟۔ مسلمانوں کی ایک چھوٹی می جماعت کے لیے اپنے پاؤں پر کھٹرے ہونے اور معیشت کو مستقل بنیا دوں پر استوار ہونے والے اہم اور بنیادی مقصد کے حصول کاراستہ کہاں ہے؟۔

### سريه نخله وغزوه بدر

عرب قبائل میں پر انے زمانے سے بید وستور چلا آرہا تھا کہ مال ودولت کے حصول کی خاطر کمزور قبائل پر حملہ کر کے اُن کا مال و دولت لوٹ لیا جاتا تھا۔ اُن و قتوں میں یثر بی مسلمانوں کے پاس سوائے اِس کے کوئی چارہ نہ تھا کہ وہ بھی یہی راستہ اختیار کریں۔ یوں اسلامی غزوات کا آغاز ہو تا ہے۔ غزوہ کے معنی کسی قافے یا قبیلے پر اچانک حملہ کر کے اُن کے مال اور عور توں پر قبضہ کر لینا ہے۔ عربوں کے ہاں اپنی بقاء کی جنگ کی بیر سادہ ترین شکل تھی۔

جب حضور تک خبر بینچی که عمرو بن الحضر می کی قیادت میں قریش کا ایک قافلہ شام سے ملّہ واپس جارہا ہے۔ جو مال سے لدا بھندا ہوا ہے۔ تو عبداللہ بن جحش کی سر کر د گی میں مہاجرین کی ایک ٹولی کو اُس طرف روانہ کیا جاتا ہے۔ یہ ٹولی نخلہ کے مقام پر گھات لگا کر بیٹھ گئی۔ اور جوں ہی وہ قافلہ وہاں پہنچا تواس یر حملہ کر دیا۔ قافلے کے سربراہ کو قتل کرنے کے علاوہ دولو گوں کو قیدی بنالیا گیا، اور تمام سامان کے ساتھ مسلمان مدینہ واپس آ جاتے ہیں۔اس غزوہ کواسلامی تاریخ میں سریہ نخلہ کانام دیا گیاہے۔ مسلمانوں کے اس پہلے سم یہ پر بہت زیادہ لعن طعن ہوئی جس سے مسلمانوں کے لیے خاصی بڑی مشکل پیدا ہو گئی۔ زمانہ قبل از اسلام کے رواج کے مطابق رجب، ذیقعدہ، ذوالحج اور محرم کے جار مہینوں میں جنگ حرام تھی۔ چونکہ کاروان پر حملہ رجب کی پہلی تاریج کو ہواتھا، لہٰذا قریش نے مقدس مہینوں کی حرمت کو مامال کرنے پر بہت زیادہ اعتراضات اور غصے کا اظہار کیا۔ اس احتجاج اور اعتراضات کی خبر جب دوسرے قبائل کے لو گوں تک پینچی تو قدر تی طور پر اُنھوں نے بھی اس احتجاج میں قریش کاساتھ دیا۔ جس سے محمد بہت پریشان ہوئے اور عبداللہ بن جحش اور اُن کے ساتھیوں سے سر دمہر کی کاروبہ اختیار کیا۔ اُنھیں سمجھ نہیں آرہی تھی کہ اس مسلے کے سلسلے میں کون ساراستہ اختیار کریں۔ عبدالله کا دعویٰ تھا کہ یہ حملہ کم رجب کو نہیں بلکہ جمادی الثانی کی آخری تاریخ کو کیا گیا تھا، اور یوں اُنھوں نے اس مشکل مسئلے کوخو د ہی حل کر دیا۔ علاوہ از س مال غنیمت بہت زیادہ تھااور اس مال غنیمت نے محمد کے ساتھیوں کی زندگی کوسہارا دیا تھا۔ جنانجہ اُٹھوں نے قریش کے اعتراضات کی پروانہ کی۔ بالکل بعید نہیں ہے کہ کچھ صحابیوں نے اس جانب اشارہ کیا ہو کہ جو ہونا تھاوہ تو ہو چکا۔اب مال کی واپسی کا یہ مطلب لیاجائے گا کہ ہم اپنے جرم اور مخالفین کے حق پر ہونے کا اعتراف کر رہے ہیں۔ ویسے بھی معاشی زیوں حالی کے شکار مسلمانوں کو اس مال غنیمت کی سخت ضرورت ہے۔ اور اس ساری مشکل کو سورت البَقَرَ ة كي آبت نمبر 217 نے بہت ہی فیصلہ کُن انداز میں بوں حل کر دیا۔

يَستَّلُونَکَعَنِ الشَّهِرِ الحَرامِ قِتَالٍ فيهِ قُل قِتَالُ فيهِ كَبِيرُ وَصَدَعَن سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفُّرُ بِهِ وَالْمَسجِ بِ الحَرَامِ وَ الْحَرامِ وَالْمَسجِ بِ الحَرَامِ وَإِخْراجُ اَهْلِهِ مِنهُ أَكَبُرُ عِن اللَّهِ وَ الْفِتنَهُ أَكَبُرُ مِنَ القَتلِ وَلا يَز الُّونَ يُقاتِلُونَكُم حَتَّى يَرُدُّوكُم عَن دينِكُم وَإِخْراجُ الْهِ السَّطاعُواَ۔ وَاستَطاعُواَ۔

(پوچھتے ہیں ماہ حرام میں لڑنا کیساہے؟ کہو: اِس میں لڑنا بہت براہے، مگر راہ خداسے لوگوں کورو کنا اور اللہ سے کفر کرنا اور مسجد حرام سے رو کنا اور حرم کے رہنے والوں کو وہاں سے نکالنا اللہ کے نز دیک اِس سے بھی زیادہ براہے اور فتنہ تو قتل سے بھی بڑا جرم ہے اور وہ تم سے ہمیشہ لڑتے رہیں گے یہاں تک کہ شخصیں تمہارے دین سے بھیر دیں اگر ان کابس چلے )۔

سریہ نخلہ کے بعد قریش کے مزید قافلوں اور دیگر قبائل کولوٹنا ہی مسلمانوں کی معاشی مسائل کا واحد حل ثابت ہوا۔ سریہ نخلہ دوسرے غزوات کا آغاز تھا جن سے محمد اور اُن کے ساتھیوں کی معاشی اور سیاسی صورت بہت بہتر ہوگئ۔ یوں جزیرہ نما عرب پر قبضے اور تسلط حاصل کرنے کی راہ ہموار ہوئی۔ لیکن جو چیز مسلمانوں کی مالی تقویت اور اُن کا مرتبہ بڑھانے کی براہ راست سبب بنی ، وہ یثرب کے یہودیوں کے مال واموال پر قبضہ کرنا تھا۔

#### یثر ب کے یہو دیوں کے ساتھ معاہدہ

یٹر ب میں بنو قینقاع، بنونضیر اور بنو قریظہ نامی تین یہودی قبائل آباد تھے، جوزراعت و تجارت اور دست کارانہ پیشے کی وجہ سے بہت خوشحال تھے۔ دینی تعلیم سے آراستہ ہونے کے علاوہ پڑھنے لکھنے کی صلاحیت رکھنے کی وجہ سے اوس اور خزرج نامی دونوں قبائل کے مقابلے میں خود کوافضل قرار دیتے تھے۔

ان دونوں قبیلوں کی اکثریت یہودیوں کی زمینوں پر مزارع اور دوکانوں پر چو کیداری سے روزی کماتی تھی۔اس حیثیت کی وجہ سے اوس و خزرج ان تین قبیلوں کے خلاف حسد، نفرت اور حقارت کے جذبات رکھتے تھے۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ اوس و خزر ج کے محمد کے پاس آنے اور بیعت عقبہ کی بنیادی وجہ یہودیوں کے تسلط اور حقارت سے چھٹکارا پانا تھا۔ لیکن حضرت محمد نے مدینہ آمد کے آغاز میں ان سے خیٹنے کے لیے انتہائی دانش مندی سے کام لیا، اور کسی کے ساتھ بھی چپھٹش اور ناراضگی پیدا کرنے سے اجتناب کیا کیو نکہ یہودی طاقتور ہونے کے علاوہ صاحب حیثیت بھی تھے۔ چنانچہ اُن کے ساتھ عدم جارحیت اور تعاون کا معاہدہ ہوا۔ عہد موادعه جوطے پایا تھا، کی رُوسے ہر کوئی اپنے مذہب پر ساتھ عدم جارحیت اور تعاون کا معاہدہ ہوا۔ عہد موادعه جوطے پایا تھا، کی رُوسے ہر کوئی اپنے مذہب پر قائم رہ سکتا تھا۔ قریش مکہ یا کسی اور دشمن قبیلے کے شہر پر حملے کی صورت میں مسلمان اور یہودی مل کر یہ یہ کا دفاع کریں گے اور فریقین کسی دشمن قبیلے سے جنگ کی صورت میں اخراجات خود برداشت کے شرب کا دفاع کریں گے اور فریقین کسی دشمن قبیلے سے جنگ کی صورت میں اخراجات خود برداشت

اس کے علاوہ بھی مسلمانوں اور یہودیوں میں ایک اور مشترک وجہ تھی۔ دونوں شرک اور بت پرستی سے متنظر سے اور دونوں ایک ہی قبلہ کی طرف منہ کر کے عبادت کرتے ہے۔ جب تک مسلمان کمزور سے تب تک کوئی حادثہ پیش نہ آیا۔ لیکن ہجرت کے صرف ڈیڑھ سال بعد محمد نے قبلہ تبدیل کر دیا اور مسجد اقصلی کی بجائے کعبہ کی طرف رخ کر لیا۔ تو یہودی اس مسئلے پر معترض ہوئے جس کا جو اب سورت البقد وَ کی آیت 177 میں یوں نازل ہوا۔

لَيسَ البِرَّأَن تُولُّوا وُجوهَكُم قِيلَ المَشرِقِ وَالمُغرِبِ وَلكِنَّ البِرَّمَن آمَنَ بِاللَّهِ وَاليَومِ الآخِرِ

(نیکی یہی نہیں کہ تم مشرق یا مغرب کی طرف منہ کر لوبلکہ نیکی میہ ہے کہ لوگ خدا پر اور روز آخرت پر ایمان لائیں)۔

یہودیوں کے نزدیک قبلہ کی تبدیلی خطرے کی علامت تھی۔ لگا تارکئی چھوٹے غزوات اور اہل ملّہ کے تجارتی قافلوں پر حملے جس کا نتیجہ بدر کی جنگ اور مسلمانوں کی فتح کی صورت میں نکلا، اس صورت حال نے اُن کی بے چینی میں مزید اضافہ کر دیا۔ کبھی بے حیثیت اور مفلس اوس و خزرج اُن کے ہاں مز دوری

کرنے پر مجبور تھے۔ لیکن اب بہودیوں کاسامنا اُس اوس و خزرج سے تھا، جو اب محمد کے علم کے پنچ آ گئے تھے اور اسلام کے نام پر اپنی محکم صفوں کے ترتیب پا جانے کی وجہ سے اُنھیں بر ابری کی سطح سے آئکھیں دکھار ہے تھے۔ اِنھی پریثانیوں کے نتیج میں بہودیوں کے بعض سر دار جیسے کعب بن انثر ف ملّہ گئے اور جنگ بدر میں شکست خوردہ اہل قریش سے ہمدردی کا اظہار کیا اور اُنھیں محمد اور اُن کے ساتھیوں سے جنگ کرنے پر اُکسایا۔ سورت الدِّستاء کی آیت 51 میں اسی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

ٱلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ أَوْتُوا نَصِيْبًا مِّنَ الْكِتْبِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاعُوْتِ وَيَقُوْلُونَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا هَؤُلَّاءِ أهْلي مِنَ الَّذِيْنَ أَمْنُوْ اسَبِيلًا

( کیا تم نے ان لو گوں کو نہیں دیکھا جنھیں کتاب کا کچھ حصہ دیا گیاوہ بتوں اور شیطانوں کو مانتے ہیں اور کا فروں سے بیک ہوں کا فروں سے رہایں )۔

یہاں بہت واضح انداز میں سرزنش کی گئی کہ وہ لوگ جوخود کو اہل کتاب گر دانتے ہیں اور جن کی کتاب شرک اور بُت پرستی کی مخالفت کرتی ہے ، یہ مشر کوں کے ساتھ دوستی کا دم بھرتے ہیں اور اُنھیں مُحد کے ساتھیوں جو خدا کی پرستش کرتے ہیں، سے بہتر اور برتر سجھتے ہیں۔

اسی دوران مدینہ کے بازار میں ایک چھوٹا سامعمولی حادثہ پیش آتا ہے جو بنو قینقاع کے ساتھ جنگ اور اُن کے محلے کے محاصرے پر منتج ہوتا ہے۔ واقعہ کچھ یوں ہو تا ہے کہ ایک انصاری مسلمان عورت بنو قینقاع سے تعلق رکھنے والے ایک سنار کی دوکان پر گئی۔ یہودی سنار اُس کے ساتھ عشقیہ با تیں شر وع کر دیتا ہے جس پر وہ عورت غصے سے اُسے جھڑک دیتی ہے۔ یہودی اپنی بے عزتی کا بدلہ لینے اور عورت کو ذلیل کرنے کے لیے چھچے سے اُس کے لباس میں چپکے سے یوں ایک کا ٹنا چھو تا ہے کہ جب عورت اٹھے تو اُس کے جسم کا نچلا حصہ نظا ہو جائے اور لوگ قبطے لگا میں۔ مسلمان عورت اس ناشائستہ حرکت پر غصے میں آ جاتی ہے اور اُس کی فریاد سے ایک مسلمان مر دائس کی مد دکو آتا ہے۔

مسلمان مرداُس یہودی سنار کو قتل کر دیتا ہے۔ یہودی اپنے ہم مذہب کی حمایت میں اُٹھ کھڑے ہوتے ہیں اور اُس مسلمان کو قتل کر دیتے ہیں۔ شور وشر ابابر پاہو گیا جس کے شکایت مسلمان محمد کے پاس لے گئے۔ اُن کے حکم پر بنو قینقاع کی گلیوں میں ججوم اکٹھا ہو گیا، اور محاصرہ کر لیا گیا اور اُن کی خوراک کی سپلائی منقطع کر دی گئی۔ پندرہ دنوں بعد بنو قینقاع نے ہتھیار ڈال دیئے۔ اُٹھیں اس شرط پر جان کی امان دی گئی کہ وہ یثر ب سے چلے جائیں گے اور سوائے اُن چیز دل کے جو اُن کے جانور اٹھا کر لے جاسکتے ہیں، باتی چیزیں ایک جگہ جمع کر دیں گے تاکہ اُٹھیں بے گھر اور لوازمات زندگی سے محروم مسلمانوں میں بقتیم کر دیا جائے۔

اس حادثے سے مہاجرین کو معاثی طور پر بہت تقویت ملی اور یہودیوں کے دلول میں خوف بیٹھ گیا۔ پچھ عرصہ بعد ایک اور واقعے کی وجہ سے بنو نضیر بھی اس نوبت کو پہنچ گئے۔ اور اس کی وجہ یہ تھی کہ محمد اپنے چند ساتھیوں کے ہمراہ بنو نضیر کے ہاں گئے تاکہ کسی قتل کی دیت کے حوالے سے تصفیہ کرا سکیں۔ یہودی جو کعب بن اشرف نامی اپنے سر دار کے قتل کی وجہ سے غصے میں تھے 104 اُنھوں نے حضور کو یہودی جو کعب بن اشرف نامی اپنے سر دار کے قتل کی وجہ سے غصے میں تھے 104 اُنھوں نے حضور کو قتل کرنے کا ارادہ کیا جس کا علم حضور کو بذریعہ وحی ہوا۔ حضرت محمد نے جنگ کا حکم دے دیا اور مسلمانوں نے بنو نضیر کی گلیوں کا محاصرہ کر لیا۔ اور کھانے پینے کی چیز وں کو اندر جانے سے روک دیا۔ بنو نضیر کے لوگ بنو قیقاع سے زیادہ مسلم تھے ، شائد اُنھوں نے بنو قیقاع کے واقعے سے عبرت حاصل کو نشیر کے لوگ بھی۔ لہذا وہ مر دانہ وار لڑے اور محاصرہ اس قدر طول پکڑ گیا کہ پنجبر کو فکر لاحق ہوئی کہ مسلمان اپنی نایا کیدار طبح اور قومی غیر مستقل مز اجی کی وجہ سے اس محاصرے سے تھک جائیں ہوئی کہ مسلمان اپنی نایا کیدار دو مو خوب خوب کے اس محاصرے سے تھک جائیں

104: کعب بن اشرف کے قتل کی تفصیل اگلے باب میں دی گئی ہے

گے اور اپنے گھروں کارخ کرلیں گے۔ چنانچہ اُنھوں نے بنو نضیر کے باغات کو نذر آتش کرنے کا حکم صادر کر دیا۔

بھیڑوں اور اونٹوں کے مانند تھجوروں کے درخت بھی عربوں کی روزی اور امارت کا وسیلہ ہوا کرتا تھا، لہذا بنو نضیر کی طرف سے احتجاج کی آواز بلند ہوئی اور اُنھوں نے چلا کر محمد سے کہا:"تم جو خود کو ایک مصلح انسان سمجھتے ہو اور لوگوں کو ویرانی، تباہی اور فساد سے منع کرتے ہو اس غیر انسانی کام میں کیوں ہاتھ ڈالا ہے اور ان پھل دار در ختوں کو کیوں تباہ کرتے ہو؟"۔ 105

لیکن محمد نے اس سے ہاتھ نہ کھینچااور اُسی وقت اُس واقعہ کے متعلق جواب میں سورت الحکشر کی آیات 3۔4۔5 نازل ہوئیں جو یہودیوں کو جواب کے طور پر پڑھی گئیں تاکہ اپنے فعل کو جائز اور درست کھیم ایاجا سکے۔

وَلُوْلاَ أَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجُلاَءَلَعَلَّبَهُمُ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْأَنْيَا وَلَهُمْ وَمُسُولُهُ وَمَنْ يُّشَآقِ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَرِيْدُ الْعِقَابِ. مَا قَطَعْتُمُ مِّنُ لِيِّنَةٍ اَوْ تَرَكُتُمُوْهَا قَآبِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فَهَازُن اللهِ وَلِيْخُرَى الْفَاسِقِيْنِ

(اور اگر اللہ نے اُن کے لیے جلاوطن کرنانہ لکھ دیا ہوتا تو اُنھیں میں بھی عذاب دے دیتا اور آخرت میں تو ان کے لیے آگ کا عذاب ہے۔ یہ اس لیے کہ اُنھوں نے اللہ اور اُس کے رسول کی مخالفت کی اور جو اللہ کی مخالفت کرے توبے شک اللہ سخت عذاب دینے والا ہے۔ مسلمانوں تم نے جو تھجور کا پیڑ

<sup>105:</sup> پھر آپ نے اُٹھیں جنگ کی تیاری کا تھم دیااورسب کولے کر اُن کے مقابلے پرلے آئے اور محاصرہ کرلیا۔ یہودی آپ کے مقابلے پر کئی قلعوں میں قلعد بند ہو گئے۔رسول اللہ نے تھم دیا کہ ان کے تمام نخلستان کاٹ کر جلا دیئے جائیں، یہود یوں نے قلعوں سے پکار کر کہا اے ٹھرا تم قواس برادی سے منح کرتے تھے اور جو الیساکر تا تھا اُسے بُر اکہتے تھے۔ اب کیا ہوا کہ تم خود ہمارے نخلستانوں کو قطع کروا کر اِٹھیں جلارہے ہو۔ (تاریخ ارسل والملوک)۔

کاٹ ڈالا یااُس کواُس کی جڑوں پر کھڑار ہنے دیابیہ سب اللہ کے تھم سے ہوا اور تا کہ وہ نافر مانوں کو ذلیل کرے )۔

یعنی اپنے مقصد کے حصول کے لیے ہر حربہ جائز اور درست ہے۔ مقصد کے حصول کے لیے ہر حربے کو جائز استجھنے کاروبیہ گو غیر انسانی ہے لیکن عرب قبائل کے ہال یہ ایک عام رائج روبیہ تھا۔ چنانچہ بنو ثقیف کے ساتھ جنگ اور طائف کے محاصرہ میں بھی یہی طریقہ استعال ہوا، اور پنج ببر نے حکم جاری کیا کہ ان کے ساتھ جنگ اور طائف کے محاصرہ میں بھی یہی طریقہ استعال ہوا، اور پنج ببر نے حکم جاری کیا کہ ان کے انگوروں کے باغات جلاد ہے جائیں۔

لہذا یہ کوئی تعجب انگیز بات نہیں ہے کہ 61 ہجری میں کوفہ کے لشکریوں نے کر بلاکے صحر امیں اُن کے خانوادے حتیٰ کہ عور توں اور بچوں کے لیے پانی کی فراہمی بند کر دی تاکہ حسین بن علی بیعت کرنے پر مجبور ہو جائیں۔

میں دنوں کے بعد بنو نضیر نے ہار تسلیم کرلی اور قبیلہ خزرج کے چند سر داروں کی سفارش پر اُنھیں مدینہ سے باحفاظت نکلنے دیا گیا اور اُنھوں نے تمام مال ایک جگہ پر رکھ دیا تا کہ اسے محمد کے ساتھی آپس میں بانٹ لیں۔

اب یہودیوں کاواحد معتبر قبیلہ جویٹر ب میں موجود تھاوہ بنو قریظہ تھا، جن کاجنگ خندق کے بعد کام تمام ہوا۔ اُن پر الزام تھا کہ اُنھوں نے مدینہ کے اندر سے قریش جنھوں نے مدینہ کا محاصرہ کیا ہوا تھا، کی مدد کرنے کی حامی بھری تھی۔ لیکن محمہ نے بہت ہوشیاری سے اُن کے در میان پھوٹ ڈلوادی اور یوں ابو سفیان کو اُن سے کوئی مد دنہ ملی۔ اس سے ابوسفیان مدینہ کو فتح کرنے سے مایوس ہو گیا اور اُس نے محاصر واٹھالیا۔

اس کے بعد مسلمانوں نے جو پہلاکام کیاوہ بنو قریظہ پر حملہ اور اُن کا محاصرہ کرنا تھا۔ محاصرہ پجیس دن تک جاری رہا۔ اس قبیلے کے سر دار بھی بیہ سوچ کر حاضر ہوئے کہ وہ بھی دوسرے دونوں یہودی قبائل کی مانند اپنامال واموال لے کر مدینہ چھوڑ پائیں گے لیکن محمد ایسانہیں چاہتے تھے۔ شائد اس کی وجہ یہ ہو کہ بنو قریظہ کے ابوسفیان کے ساتھ تعلق کی وجہ سے وہ اپنے دل میں اُن کے خلاف کینہ رکھتے ہوں۔ اور اُنھوں نے سوچاہو کہ بنو قریظہ کو تباہی سے دوسر سے قبائل مسلمانوں کی شان وشوکت سے مرعوبہوں گئے۔ قبل کیے جانے کے ڈرسے بنو قریظہ نے قبیلہ بنو اوس سے رابطہ کیا 106 تا کہ اُن کے ساتھ بھی وہی روی رویہ اختیار کیا جائے جو بنو خزرج کے سر داروں کی وجہ سے دوسرے دونوں قبائل کے ساتھ اختیار کیا۔

قبیلہ اوس کے لوگوں کی سفارش کے جواب میں پیغیر نے فرمایا: " میں اوس کے رؤسا میں ایک کواس سلسلے میں مقرر کر تاہوں، وہ جو بھی فیصلہ کرے گا اُس پر عمل کیاجائے گا"۔ چنانچہ سعد بن معاذ کو حکم دیا گیاجس کے متعلق اُنھیں علم تھا کہ اُس کی بنو قریظہ کے ساتھ د شمنی ہے 107۔

\_\_\_\_

106: اس کے بعد بنو قریظہ نے رسول اللہ ہے کہلا بھیجا کہ عمرو بن عوف کے ابولبابہ بن المنذر کو ہمارے پاس بھیج و یجے تا کہ ہم اُن سے اسے معیاسہ میں مشورہ کر لیس۔ رسول اللہ نے اُن کو بنو قریظہ کے پاس بھیج دیا۔ جب اُن کی نظر ابولبابہ پر پڑی، وہ سب اُن کے استقبال کے لیے مطابہ اُن کی عور تیں اور بچے روتے ہوئے اُن کے پاس آئے۔ اس منظرے ابولبابہ کو اُن پر ترس آ گیا۔ بنو قریظ نے اُن ہے کہا کہ کہ کیا آپ مناسب بھیجے ہیں کہ ہم محمد کے فیصلے پر ہتھیار رکھ دیں۔ اُنھوں نے کہاباں مگر اپنے حال پر ہاتھ رکھ کر بتایا کہ اس کے معنی بھی کہ تم سب ذن کو دیے جاؤے۔ ابولبابہ کہتے ہیں کہ کہنے کو تو میں نے یہ بات کہہ دی مگر فورا آبی میرے دل نے محموس کیا کہ یہ قومیل میں کہ تو میں نے اللہ اور اُس کے رسول سے خیات کی ہے۔ ابولبابہ وہاں سے بغیر رسول اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے سدھے مدینہ آکر ممجد نبوی میں آئے اور اُنھوں نے اپنی خطاکی پادائش میں خود کو معجد کے ایک ستون کے ساتھ باندھا اور اللہ سے عہد کیا کہ جب تک اس خوات کو اُس کے معاف نہ کہ دی گئر ورا گا اور اللہ بھے بھی بھی اس عاما قبل معاف نہ کہ دی گا اور اللہ بھی بخو قریظ کی زمین پر قدم نہیں رکھوں گا اور اللہ بھے بھی بھی اس عالم قبل کی در بھی جس میں نے اللہ اور اُس کے رسول سے خیات کی ہے۔ ( تاریخ الرس والملوک )۔

107: سعد بن معاذ غزوہ احزاب میں زخمی ہوگئے تھے۔ اُنھوں نے زخمی ہونے کے بعد دعاما نگی: "اللہ، جب تک میری آئکھیں بنو قریظہ کی تباہی دکھے کر ٹھنڈی نہ ہولیں، تو تجھے موت نہ دے۔ بیالوگ جا ہیت میں سعد کے موالی اور حلیف تھے" ( تاریخ الرسل والملوک، مجمہ بن جریر الطبری)۔ " اے خدا، ابھی اگر قریش کی جنگ باقی ہے، تو بچھ کو زندہ رکھیو۔ کیونکد مجھے قریش سے زیادہ کی ہے جنگ کرنے کی سعد آپ کی امیدوں اور خواہش پر پورے اترے اور اُنھوں نے فیصلہ دیا کہ بنو قریظہ کے تمام مردوں کو قتل کر دیاجائے، اُن کی عور توں اور بچوں کو غلام بنالیاجائے اور اُن کی تمام جائیداد اور اموال مسلمانوں میں تقسیم کر دیاجائے 108 فیصلہ اگر چہ ظالمانہ تھالیکن اب کیاہو سکتا تھا کہ فریقین نے سعد بن معاذ کو منصف تسلیم کیا تھا۔ اس کے علاوہ اگر چہ یہ عمل بہت متشد د اور انسانی زندگی کی شرط کے خلاف تھالیکن ایک ریاست کے قیام کے لیے شائد ضروری تھا۔ مدینہ کے بازار میں کئی کھڈے کھودے گئے۔ سات سو یہدو دی جنھوں نے ہتھار تھینکی تھے اور امن کی در خواست کی تھی، کے بعد دیگرے قتل کردیئے گئے۔

خواہش نہیں ہے۔ کیونکہ انھوں نے تیرے رسول کو تکلیفیں پیٹچائیں، اور اُن کو اُن کے گھر ہے نکالا ہے۔ اور اگر تو نے قریش کی جنگ کا خاتمہ کر دیاہے، تو بچھے اُس وقت تک زندور کھ کہ میں اپنی آتھےوں ہے بنو قریظہ کی تباہی دیکھ لول"۔ (میرسد رسول اللہ، اہن اسحاق)
108: حدیث کی تمام کتابوں میں درج ہے کہ مر دول اور پیچوں کا فرق جانے کے لیے پیچوں کو نظاکیا گیا۔ جس کے زیر ناف بال اُگ آئے سے یا جے احتمام ہو چاکا تھا، اُسے مرتبے پر فائز ہوئے، وہ اس لیے نگ گھے اور میں محاہیت کے مرتبے پر فائز ہوئے، وہ اس لیے نگ گھے کہ اُن کے زیر ناف بال نہیں آگے سے لیکن اُن کا ساتھی نہیں نئے کا حظی قرض سے روایت ہے" میں اُس وقت لڑکا تھا جس وقت سعد نے بنو قریظ کے قبل کو تاکہ کیا جس وقت اُنھوں نے مجھے کو زیر ناف بالوں والا محمد نہیں قریخ کے در میان موجو د ہوں " (سنن نسانی، کتاب الطلاق)

" آپ نے حضرت سعد بن عبادہ کو بیہ قیدی دے کر ملک شام بھیجا تا کہ اُن کو فروخت کر کے اُن کی قیت سے بتھیار اور گھوڑ کے تربید لائکیں۔ چنانچہ اُنھوں نے اُن گلوڈوں کو مسلمانوں میں تقسیم فرمادیا۔ اُن میں جو باندیاں بنی تھیں اُن کو حضرت عثمان غنی اور حضرت عبرالر حمٰن بن عوف نے تربید لیا تھا۔ پہلے ان باندیوں کی دوشمیس فرمادیا۔ اُن میں جو باندیاں بنی تھیں اُن کو حضرت عثمان غنی اور حضرت عبرالر حمٰن من عوف اور کی گئیں کہ جو ان لڑکیوں کو علیحدہ کر لیا گیار خرید اردو دی آدمی ہے ایک عبدالر حمٰن بن عوف اور دو سرے عثمان غنی ا۔ اب حضرت عبدالر حمٰن نے حضرت عثمان کو اختیار دے دیا کہ ان دو قسموں سے جے چاہیں پہلے خرید لیاں۔ حضرت عثمان نے اپنی خرید کردہ بوڑھیوں عثمان نے اپنی خرید کردہ بوڑھیوں عثمان نے اپنی خرید کردہ بوڑھیوں کے عبرایک کو اختیار دیا کہ اگر دوہ اتفال اُن کو اواکر دے تو وہ آزاد ہوگی۔ اب مال جو کچھ تھاوہ بوڑھیوں کے بی پاس تھاجوان لڑکیوں کیس سے ہر ایک کو اختیار دیا کہ اگر دوہ تفال اُن کو اواکر دے تو وہ آزاد ہوگی۔ اب مال جو کچھ تھاوہ بوڑھیوں کے بی پاس تھاجوان لڑکیوں کے بیاس کچھ مجھ تھاوہ بوڑھیوں کے بی پاس تھاجوان لڑکیوں کے بیاس کچھ مخبل تھا۔ ان اندین علمی)۔

کچھ لوگوں نے مقتول قدریوں کی تعداد ایک ہزار بتائی ہے۔ سعد بن معاذ کے فیصلے کے برعکس کہ اُٹھوں نے عور توں کو قیدی بنانے کا فیصلہ سنایا تھا، ایک عورت کی گردن بھی ماری گئی وہ حسن قرضی کی بیوی تھی اور اُس وفت وہ عائشہ کے پاس بیٹھی باتیں کر رہی تھی۔ جب اُس کا نام پکارا گیا تو وہ اُٹھی اور ہنستی ہوئی قتل گاہ کی جانب چل پڑی۔ اُس کا جرم یہ تھا کہ جب بنو قریظہ کے محلے کا محاصرہ جاری تھی تو اُس نے ایک بیتھر پھینکا تھا۔ عائشہ کہتی ہے کہ ایسی خوب صورت، خوش مزاج اور نیک دل عورت میں نے پہلے کبھی نہیں دیکھی تھی۔ جب قتل گاہ کی طرف جانے کے لیے اٹھی تو میں نے اُسے کہا: "معصیں قتل کرناچاہ مہیں دیکھی تھی۔ جب قتل گاہ کی طرف جانے کے لیے اٹھی تو میں نے اُسے کہا: "معصیں قتل کرناچاہ رہے ہیں!"۔ تو اُس نے بہتے ہوئے جو اب دیا: "میرے لیے زندگی کوئی اہمیت نہیں رکھتی 100"۔

<sup>90:</sup> ام المومنین عائشہ رضی اللہ عنبہا کہتی ہیں کہ بنی قریظہ کی عور توں میں ہے کوئی بھی عورت نہیں قتل کی گئی سوائے ایک عورت کے جو میر ہے ہیں بہتے کر اس طرح ہا تیں کررہی تھی اور بنس رہی تھی کہ اس کی پیٹے اور پیٹ میں بل پڑ جارہ ہے تھے، اور رسول صلی اللہ عالیہ وسلم ان کے مر دول کو تلوار ہے قتل کر رہے تھے، پہال تک کہ ایک پکارنے والے نے اس کا نام لے کر پکارا: فلال عورت کہال ہے ؟ وہ بولی:
میں ہوں، میں نے بو چھا: تجھ کو کیا ہوا کہ تیرانام پکار جارہا ہے، وہ بولی: میں نے ایک نیاکام کیا ہے، عائشہ رضی اللہ عنبہا کہتی ہیں: پکر وہ
پلانے والا اس عورت کو لے گیا اور اس کی گر دن مار دی گئی، اور میں اس تعجب کو اب تک نہیں بھولی جو بچھے اس کے اس طرح ہنتے پر ہورہا
تھا کہ اس کی بیٹے اور پیٹ میں بل پڑ پڑ جارہے تھے، عالا تکہ اس کو معلوم ہو گیا تھا کہ وہ قتل کر دی جائے گی۔ (سنن ابن واؤد، کتاب
البہاد)۔ نوٹ: اس عورت نے حضور کو گالیاں دی تھیں۔

# اقتدار کی جانب قدم

### ریاستی تشکیل کی تیاری

ہجرت کے دس سالہ واقعات کے مطابعے سے بخوبی بیہ احساس ہوتا ہے کہ ایک ریاست تشکیل کے مراحل سے گزر رہی تھی۔ ملّہ میں نبوت کا تیرہ سالہ عرصہ لوگوں کو وعظ و نصیحت، روز محشر کا ننوف دلانے اور نیک کاموں کی تلقین کرنے میں گزراتھا۔ لیکن حالات اب ایسی صورت اختیار کر چکے تھے کہ لوگوں پر حکومت قائم کرنانا گزیر ہو چکا تھا۔ اور وہ لوگ پیند کریں یانہ کریں اُن پر نئے ضا بطے لا گو کیے جائیں۔ اس ہدف کے حصول کے لیے ہر وہ وسیلہ اور تدبیر جائز سمجھی گئی جوروحانیت کے مقام کے منافی ہونے کے علاوہ کی ایسے انسان کے شایان شان نہیں تھی جو کبھی رشد وہدایت کا دعوے دار تھا۔

سیای قتل جو اُن دنوں میں ہوئے اور وہ غزوات جن کا بظاہر کوئی جواز نہیں تھا، ایسے قبائل پر حملے کرنا جھوں نے اُن دنوں میں ہوئے اور وہ غزوات جن کا بظاہر کوئی جواز نہیں تھا، ایسے قبائل پر حملے کرنا جھوں نے اُن کے متعلق خبر دی حقی کہ یہ لوگ مسلمانوں کی سرگرمیوں کی وجہ سے بے چین ہیں یا اُن کے متعلق اجھے جذبات نہیں رکھتے، یہ سب کاروائیاں اُسی ہدف کے حصول کی خاطر جائز گھریں۔ اس کے علاوہ قریش کے تجارتی قافلوں پر حملے ہوتے ہیں جن سے اُنھیں کمزور کرنا، مال غنیمت سے مسلمانوں کی مالی حالت بہتر بنانا، دوسرے قبائل کو مرعوب کرنے کے علاوہ اُن پر مسلمانوں کی شان وشوکت کی دھاک بھانا بھی مقصود تھا۔ اس تھوڑے سے عرصے میں اسلامی شریعت کے اکثر احکام نازل ہوتے ہیں اور مالی، معاشرتی اور سیاسی نظام کا قیام عمل میں آتا ہے۔

کہ کے قیام کے دوران احکام اور ضوابط جاری نہیں ہوئے تھے۔اسی وجہ سے گولڈ زیہر دعویٰ کر تاہے: "کی آیات کسی نے مذہب کا اعلان نہیں کر تیں۔ کی قرآن کی بیشتر آیات پر ہیز گاری، نماز کی صورت میں ایک خدا کی عبادت، دوسروں کے ساتھ اچھائی سے پیش آنا، اور کھانے پینے میں اسراف سے اجتناب کی ترغیب دیتا ہیں "۔

مکّه میں فقط یہ یانچ اصول مقرر ہوتے ہیں۔

- توحيد اور رسالت كاا قرار كرنا
  - نماز
  - رضاکارانه طوریرز کات دینا
- یېود يول کې پيروي پر ايک دن کاروزه رکھنا
  - عربوں کے قومی معبد کی زیارت یعنی حج

علامہ جلال الدین السیوطی کا کہناہے کہ ملّہ میں "حد" یعنی شرعی سز اوَں کا وجو د نہیں تھا، جو اس بات کا واضح ثبوت ہیں کہ انجی تک ایسے احکامات صادر نہیں ہوئے تھے۔

جعبری<sup>110</sup> کے بقول جس سورت میں بھی کوئی فریضہ عائد ہواہے وہ سورت حتی طور پر مدنی ہے۔

<sup>110:</sup> بَجْبَری کا پورانام ابرائیم بن عمراور کنیت ابواسحاق تھی۔ شام کے شہر رقد کے پاس قلعہ جبر نامی جگہ پر پیدا ہونے کی وجہ سے جبری کہ بلائے۔ مشہور قر اُحت شان، اور شافی فرقد کے عالم ہونے کے علاوہ شاعر بھی تھے۔ 1821ء اور 1932ء کے در میان زندہ رہے۔ کہ مشتل اور بغداد سے تعلیم حاصل کی۔ وفات تک فلسطینی شہر الخلیل (Hebron ) میں متیم رہنے کی وجہ سے شخ الخلیل کہلائے۔ اُٹھیں ابن سراج بھی کہا جاتا تھا۔ بغداد میں تقی الدین کی کئیت کے حوالے سے جانے جاتے تھے۔ اس کے علاوہ بربان الدین کے نام سے بھی جانے جاتے تھے۔ اس کے علاوہ بربان الدین کے نام سے بھی جانے جاتے تھے۔ اس کے علاوہ بربان الدین کے نام سے بھی جانے جاتے تھے۔ صوبے زیادہ کتا ہیں تالیف کیں۔

عائشہ کہتی ہیں:" ملّہ کے قر آن میں صرف جنت اور جہنم کاذ کرہے۔ حلال وحرام اسلام کے فروغ کے بعد داخل ہوئے"۔

لیکن مدینہ میں حالات ایسے نہیں تھے۔ تمام ادکام اور فرائض آخری دس سالوں میں صادر اور لا گو ہوتے ہیں۔ اور اسلام صرف ایک نئی شریعت کے طور پر ہی سامنے نہیں آتا، بلکہ ایک عربی ریاست کی تشکیل کی راہ ہموار کر تا ہے۔ اس سلسلے کا سب سے پہلا قدم قبلہ کو مسجد اقصیٰ کی بجائے کعبہ کی طرف موڑنا تھا۔

یہ ایک ایسی تدبیر بھی جس نے ٹیکس کی ادائیگی کے حوالے سے مسلمانوں کو یہودیوں سے علیحدہ کر دیا اور مدینہ میں مقیم عرب جس احساس کمتر کی کا شکار تھے اس کا خاتمہ کرتے ہوئے تمام عربوں میں قومی حمیت کے جذبات کو بیدار کیا گیا۔ یہ تمام عرب قبائل کعبہ کو قابل احترام سبھنے کی وجہ ایک دوسرے کے ساتھ ایک ہی لڑی میں پروئے ہوئے تھے۔ کعبہ بتوں کامر کز اور عبادت گاہ ہونے کے علاوہ ابر اہیم واساعیل کا گھر بھی تھا، جن کی اولاد ہونے کاہر عرب دعوے دار تھا۔

اس طرح پیغیبر اسلام نے روزوں کے سلسلے میں بھی یہودیوں کی پیروی ترک کر دی۔ اُن کی پیروی میں دس محرم کو جوروزہ رکھاجاتا تھا، پہلے تو اُن کی تعداد میں تبدیلی لائی گئی، اور بعد میں اس کے لیےر مضان کا پورام ہیننہ مختص کر دیا گیا۔

نکاح و طلاق، بیویوں کی تعداد کا تعین، وراثت، حیض، زنااور چوری کی سزا، قصاص اور دیت، جرائم کی سزا، ساجی تعلیمات، نجاسات، محرمات و ختنه و غیرہ کے متعلق احکام کی اکثریت یا تو یہودی شریعت سے اخذ کی گئی یاوہ قبل از اسلام کے عربی رسوم ورواج تھے، جن میں کچھ تبدیلیاں یااصلاح کرکے مدینہ میں انہیں نافذ کر دیاجا تا ہے۔

اگرچہ انفرادی امور اور معاشر ہے سے متعلقہ ضا بطے اور احکام یہودیوں کے مذہب اور دور جاہیت کے رسم ورواج کارنگ لیے ہوئے تھے۔ لیکن ان کے نتیج میں پیداہونے والے معاشر تی نظم اور اراکین کے باہمی تعلقات میں بہتری آنے کا افکار نہیں کیا جا سکتا۔ یوں دوسری اقوام بھی تمدن کے سلسلے میں ایک دوسرے سے رنگ قبول کرتی ہیں۔ عبادات تمام ادیان میں موجود ہیں۔ جفیس کسی حد تک اصلاح اور شظیم کی ضرورت ہوتی ہے لیکن ان کی طرزیا کیفیت کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی۔ لیکن کوئی بھی سمجھد ار انسان جج کے فلفے ، اس کے دوران انجام دی گئی رسوم میں کسی قشم کا فائدہ یا عقلی جو از تلاش نہیں کرباتا۔

آجرت کے آٹھویں سال محمد کا کعبہ کی زیارت کا عزم جس حد تک جاپنچتا ہے، وہ ایک نا قابل فہم معمہ کی مانند ہے۔ کیا واقعی وہ یہ سبجھتے تھے کہ کعبہ خدا کا گھر ہے یا اُٹھوں نے اپنے ساتھیوں کی خواہش پر جنھیں اپنے اسلاف کی پیروی میں کعبہ کی زیارت کی پر انی عادت تھی، اس کام میں ہاتھ ڈالا تھا؟۔ کیا یہ جلدی میں کیا گیا فیصلہ تھا جے قریش کی خالفت کا سامناہوا، مسلمانوں کو ملّہ داخل نہ ہونے دیا گیا اور حدیبیہ کے مقام پر مسلمانوں کو فکست نماصلخ نامے کو قبول کرنے کا باعث بنا؟ یا یہ کسی قسم کا ڈرامہ اور سیاسی چال تھی جسسے مسلمانوں کی تعداد اور طافت سے قریش کو مرعوب کرنا تھا اور ملّہ میں موجود نجلے اور عالی مقی جسسے مسلمانوں کی تعداد اور طافت سے قریش کو مرعوب کرنا تھا اور ملّہ میں موجود خیلے اور

ایک آدمی جو ایک تازہ دین اور جدید شریعت لے کر آیا تھا جس نے اپنی قوم کے عقائد و خرافات سے منہ موڑا تھا، اُٹھی کی ایک پر انی رسم کانئے انداز میں احیا کر تاہے؟۔

دین اسلام کے مبلغ اور خدا پرست محمد جھوں نے اپنا بنیادی ہدف خدائے واحد کی ثنا قرار دیا تھا اور اپنی قوم پر زور دے کر کہا تھا: "قولو الا إلكة إِلَّا اللَّهُ تُنفلِحوا" (كوئى معبود نہیں سوائے اللّٰہ کے ) اور اللّٰہ كا قرب حاصل كى بنیاد فضیلت و تقوى پر رکھتے ہوئے واضح انداز میں فرمایا تھا:" (لَّا ٱكْدَمَكُمُ عِنْدَ اللّٰهِ ٱثْقَلْكُمُ" (تم میں سے اللہ کے نزدیک وہ ہے جو تم میں سے زیادہ پر ہیز گارہے: الحبحرَ ات 13) کیاوہ آد می قومی میں سے اللہ کے خور اللہ کے تعمیل کے گھر کی ستائش کو عربوں کی قومی شاخت قرار دیا؟۔

صورت جو بھی تھی بہر حال یہ حیران کُن فیصلہ اسلامی تعلیمات سے اس قدر متصادم تھا کہ مسلمانوں کی اکثریت نے صفااور مروہ کے در میان دوڑنے کی بُت پرستاندرسم سے کراہت کا اظہار کیا۔اور اُنھیں اس رسم کو قبول کروانے کی خاطر قر آئی آ بت سے مدد کی ضرورت پیش آئی <sup>111</sup>۔

ایک متند حدیث کے مطابق عمر جو ایک معتبر ترین صحابی اور ذبین ترین ساتھیوں میں سے ایک تھے، نے کہا تھا۔ اگر میں نے خود نہ دیکھا ہوتا کہ حضور نے حجر اسود کو بوسہ دیا تھا تو میں اس پتھر کو کبھی نہ چومتا 112۔

ججت اسلام امام محمد غزالی <sup>113</sup> نے واضح لفظوں میں لکھا ہے۔:"مجھے جج کے مناسک ورسوم اداکرنے کا بالکل بھی کوئی معقول جواز نہیں ماتالیکن چونکہ ایساکرنے کا حکم دیا گیا ہے لہذا میں اِن کے اطاعت کرنے

طواف کرے اور جو کوئی اپنی خوش سے نیکی کرے توبے شک اللہ قدر دان حاننے والاہے)

<sup>111:</sup> إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَالِهِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلا جُمَناع عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوْتَ بِهِمَا وَمَنْ تَطَوَّعَ عَنَيْما فَإِنَّ اللهُ شَاكِرْ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ الللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ الللهِ عَلَيْهِ الللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّ

<sup>112:</sup>عابس بن ربیعہ کہتے ہیں کہ میں نے عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کو حجر اسود کا بوسہ لیتے دیکھا، وہ کہد رہے تھے: میں تیرا بوسہ لے رہا ہوں اور مجھے معلوم ہے کہ توایک پتھرہے، اگر میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تیرا بوسہ لیتے نہ دیکھا ہو تاتو میں تجھے بوسہ نہ لیتا۔ (سنن تریزی، کیاں الحجے)۔

<sup>113:</sup> ابو حامد غزالی طوس میں پیدا ہوئے۔ طوس و نیشا پور کے مدارس میں تعلیم حاصل کی۔ پھر مزید تعلیم کے لیے بغداد چلے گئے۔ سلبح تی سلطان کے وزیر نظام الملک کے دربارے وابستہ رہے۔ اپنے وقتوں کے عظیم اسلامی فلسفی، صوفی اور متکلم تتھے۔ عربی اور فار می

یر مجبور ہوں"۔ قر آن میں ایک آیت موجو دیے جو اس سوچ کی ست دریچہ کھولتی ہے اور شائد اس سوال کاجواب دیتی ہے۔

يَآيُّهَا الَّذِيْنَ امْتُوٓا إِنَّمَا الْمُشُرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرَبُوا الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ بَعُنَ عَامِهِمُ هٰذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْتَ يُغُنيُكُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلَّهَ

(اے ایمان والو!مشرک توپلید ہیں تو اِس برس کے بعد وہ خانہ کعبہ کا پاس نہ جانے پائیں اور اگر تم کو مفلسی کاخوف ہو تو خداجاہے گاتوتم کواپنے فضل سے غنی کر دے گا: التّوبَة \_28 ) ۔

جلالین کی تفسیر کے مطابق اللہ تعالی فتوحات اور جزیہ کے ذریعے عربوں کوبے نیاز کر دے گا۔ سورت التَّوبَة قرآن کی آخری سورت ہے اور دسویں ہجری میں فتح ملّہ کے بعد نازل ہوتی ہے۔ پیغیبر اس آیت کے ذریعے غیر مسلم قبائل کو کعبہ کی زیارت سے روک دیتے ہیں۔

عرب قبائل اور طا نفوں کی آمد ورفت اہل مکّہ کی خوشحالی اور روزی کا ذریعہ تھا۔ چنانچہ اہالیان مکّہ نے ناراضگی کااظہار کیا۔ یہ پیغمبر کے قبلے ہے ہی تعلق رکھنے والے لوگ تھے اور غالباً ڈر کی وجہ ہے مسلمان ، ہوئے تھے۔ چنانچہ اگر ملّہ اپنی رونق کھو دے توار تداد کا خطرہ پیدا ہو سکتا تھا۔ لہذا اس خطرے سے نمٹنے کے لیے ہر مسلمان کے لیے حج کی ادائیگی واجب کٹیری۔

بیثک بدایک مفروضہ ہے اور ہم یقین سے نہیں کہہ سکتے کہ بیر کس حد تک حقیقت پر منظبق ہو تا ہے۔ تاہم جج کے تمام مناسک لینی تمام وہ رسوم جو حاہلیت کے دنوں میں تبھی بُت پرست ادا کرتے تھے،

226

میں بے شار کتابیں تالیف کیں۔ جن میں کیمیائے سعادت اور احیائے علوم الدین بہت مشہور ہیں۔ اپنے دینی تبحر کی وجہ سے حجت اسلام کہلاتے تھے۔ کچھ لوگ انہیں محد د کا درجہ دیے ہیں۔

عقلیت پیند آدمی تو در کنار مذہبی آدمی بھی ان کی توجیہ دریافت نہیں کرپاتا۔ اسی وجہ سے عظیم عرب شاعر اور روشن خیال فلسفی ابوالعلاء معرسی نے کہاتھا:

#### وقوم اتوامن اقاصي البلاد - لزمي الجمام ولثمر الحجر

#### فواعجبامن مقالاتهم ايعمى عن الحق كل تابشر

(لوگ دور دراز علاقوں سے آتے ہیں تاکہ ایک پھر (شیطان) کو کنگریاں ماریں اور ایک کالے پھر (ججر اسود) کو بوسہ دیں۔ کیا عجیب قتم کے کلمات اداکرتے ہیں، کیا تمام انسان بچ دیکھنے کے سلسلے میں نامیناہیں)۔

شراب اور جوئے کی حرمت خالص اسلامی تھم ہے جو مدینہ میں صادر ہوا، اور اسے بخو بی سمجھا جاسکتا ہے کہ اجتماعی ضرورت کی وجہ سے اسے جاری کیا گیا۔ مدینہ میں زکات کا نفاذ کارِ ثواب اور رضا کارانہ طور پر اداکیے گئے صدقے کی صورت میں معیشت کا حصہ بنا تا کہ ایک نئی ریاست کے اخر اجات پورے کیے جا سکیں۔

لیکن جس تھم کی نظیر کسی آسانی یاانسانی ضابطے میں نہیں ملتی وہ جہاد کا تھم ہے جو پہلے اجازت کی صورت میں صادر ہوا:"اذن للمؤمنین القتال"لیکن بعد میں البَقَرَة، الأنفَال، التَّوبَة وغیرہ جیسی مدنی سورتوں کے ذریعے اس پر عمل کرنے کے لیے مختلف انداز میں زور دیا گیا۔

یہ امر قابل توجہ اور خاصااہم ہے کہ تی سور توں میں جہادیا کفارسے جنگ کرنے کے متعلق بالکل بھی ذکر نہیں ہے۔ لیکن مدنی سور توں میں جہاد اور جنگ سے متعلقہ آیات اس قدر فراوانی سے ہیں کہ محسوس ہو تاہے کہ اس قدر احکام اور تاکید دوسرے کسی بھی امر کے متعلق نہیں ہے، جس سے ذہن میں دوبا تیں پیدا ہوتی ہیں۔ پہلی کہ ہمیں یہاں محمد کی بصیرت نظر آتی ہے کہ اُنھوں نے عربی ذہن اور

طور طریقوں کو مد نظر رکھا کہ ایک اسلامی ریاست کا قیام تلوار کو استعمال کیے بغیر ممکن نہیں ہے۔اس کے علاوہ یہ رویہ عربوں کی فطرت اور عادات کا حصہ تھااور اسی کے نتیج میں ایک اجتماعی معاشرہ تشکیل پایا۔ دوسری بات ذہن میں آتی ہے کہ اس ہدف کے حصول کے لیے لوگوں کے سوچنے اور عقیدے کی آزادی کا حق جو انسان کا سب سے اہم حق ہے، اُسے پائمال کیا گیا۔ جس کے متعلق کئی مفکرین نے اعتراض کیے ہیں جن کی توجیہ میں دلیل لانا آسان نہیں ہے۔

اور بیسویں صدی میں بھی ملتے ہیں۔ نازی، فاشٹ اور کمیونسٹ معاشر وں کے خونیں واقعات اس کی واضح مثالیں ہیں۔

آزادی فکروعقیدہ کی بے حرمتی پوری دنیا اور تمام اقوام کے ہاں واقع ہوئی ہے لیکن قابل غوربات بیہ ہے کہ ایک ایسا انسان جس نے کندھوں پر ہدایت کا پر چم اٹھایا ہوا تھا اور ایک جگہ اُس نے فرمایا تھا: "لآ اِکْرَاوَقِی الیّایُنِ " (دین کے معاملے میں زبردستی نہیں ہے: البقّرة حـ 256) اور ایک اور جگہ پر کافروں سے کہا تھا: "لگھ دِیْشُکُمْ دَلِیَ دِیْنِ " تمھارادین تمھارے لئے اور میر ادین میرے لئے ہے: الکافورون سے کہا تھا: "لیّمُلِكُ مَن مُقالَكُ عَن نَیّیتَةٍ وَیَکِی مَن حَیَّ عَن بیّیتَةٍ " (جو ہلاک ہو جُوت سے ہلاک ہو اور جو جے جو سے الانقال - 42) جے خدان " مَن حَیَّ اللّٰه لَلْمِیْن " (الانبیاء - 107) کالقب دیا اور وہ " دَاِنَّكُ لَعَلٰی مُنْ اُللّٰہ لَا اَللّٰہ کی ایک کی حرارت سے گرم الی روش ایس انسان کے لیے جائز تھی ؟۔ یہ وہی آدمی ہے جو ملّہ میں اپنی ایمان کی حرارت سے گرم آواز میں ابوالا شد 114 کے دکھاوے کورد کرتے ہوئے سورت البلک کی آیات 134 میں فرماتا تھا:

114: کہتے ہیں ابوالاشدایک جسیم، طاقتور اور امیر آدمی تھا۔ عکاظ کے میلے میں آتا اور ایک قالین پر کھڑا ہو کر کہتا کہ جو کوئی میرے پاؤل کے پنچ سے قالین کھنٹے لکا لے میں اسے بہت زیادہ انعام دول گا۔ بہت زیادہ جوان آتے اور قالین کو کھنٹچ۔ قالین کلڑے کلڑے ہو جاتا مگر ابوالا شدایئن جگہ سے نہیں ہلتا تھا یہ خوش آ ہنگ آیات جو محمد کی قوت خطابت کا نمونہ ہیں، ان کا ترجمہ کرنا بہت مشکل ہے۔ ایک طاقتور اور جسیم آدمی جو اپنی طاقت اور دولت کو محمد، اسلام اور اُن کی روحانیت سے برتر سمجھتا تھا، کے متعلق فرمایا گیاہے:

(بے شک ہم نے انسان کو مصیبت میں پیدا کیا ہے کیاوہ خیال کرتا ہے کہ اس پر کوئی بھی ہر گز قابونہ پا سکے گا کہتا ہے کہ میں نے مال برباد کر ڈالا کیاوہ خیال کرتا ہے کہ اسے کسی نے بھی نہیں دیکھا کیا ہم نے اس کے لیے دو آئکھیں نہیں بنائیں اور زبان اور دو ہونٹ اور ہم نے اسے دونوں راستے و کھائے کس وہ (دین کی) گھائی میں سے نہ ہو کر نکلا اور آپ کو کیا معلوم کہ وہ گھائی کیا ہے کسی بندے کی گر دن چھڑ انایا بھوک کے دن میں کھلانا کسی رشتہ دار میتیم کو یا کسی خاک نشین مسکین کو پھر وہ ان میں سے ہو جو ایمان لائے اور اُنھوں نے ایک دو سرے کو صبر کی وصیت کی اور رحم کرنے کی وصیت کی یہی لوگ دائیں والے ہیں)۔

وہ آدمی جو مکہ میں پُرجوش کیجے اور روحانیت سے سرشار انداز میں باتیں کیا کر تاتھا، مدینہ آ مدکے بعد اُس نے بندر ج اپنی روش تبدیل کی:

"كُتِبَ عَلَيكُمُ القِتالُ" (تم يرجهاد فرض كيا كياب: البَقَرَة-216)-

"قَاتِلُوا النَّهِ مِنْ لا يُؤْمِنُونَ " (لرُّوان سے جوابیان نہیں لاتے: التَّوبَة ـ 29) ـ

وَمَن يَبتَغ غَير الرِسلامِ ديناً فَلَن يُقبَلَ مِنهُ

(اور جو کوئی اسلام کے سوااور کوئی دین چاہے تو وہ اس سے ہر گز قبول نہیں کیا جائے گا: آل عِمرَان -85)

فَإِذَالْقَيتُمُ الَّذِينَ كَفَروا فَضَربَ الرِّقابِ كَتَّى إِذَا أَتْحَنتُموهُم فَشُدُّوا الوَثاقَ

( پس جب اِن کافروں سے تمہاری مڈ بھیڑ ہو تو پہلا کام گر دنیں مارنا ہے ، یہاں تک کہ جب تم اُن کو اچھی طرح کچل دو تب قیدیوں کو مضبوط باندھو کہ فرار نہ ہونے یائیں: محتقد ۔4)۔

اس قبیل کی در جنوں بلکہ اس سے بھی زیادہ متشد د آیات مدینہ میں نازل ہوتی ہیں۔ حتی کہ لوہاجس کے خواص ابھی تک معلوم نہیں تھے، کے متعلق مدینہ میں یوں فرمایا جاتا ہے:

وَ أَنزَلْنَا الحليدَ فِيهِ بَأْسُ شَديُد وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيعَلَّمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُ هُ وَمُسْلَفُ بِالغَيبِ

( اور ہم نے لوہا بھی اتارا جس میں سخت جنگ کے سامان اور لوگوں کے فائدے بھی ہیں اور تاکہ اللہ معلوم کرے کہ کون اس کی اور اس کے رسولوں کی غائبانہ مد د کر تاہے: الحدیدیں۔25)۔

گویا ملّہ میں لوہاموجود نہ تھا۔ یا نرالی شان والے علیم و حکیم خدا کی توجہ اس طرف مبذول نہیں ہوئی تھی کہ اپنے اور رسول کے دشمنوں کو پیچانے۔ چنانچہ وہاں ملّہ میں پیغیبر کو یہ حکم دیا گیا تھا:

أدعَ إلى سَبيلُ مَبَّكَ بِالحِكمَةِ وَ الْمَوعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِهُ مِ بَالَّتِي هِي أَحسَنُ، إِنَّ مَبَّكَ هُوَ أَعلَمُ بَمَّن ضَلَّ عَن سَبيلِهِ وَهُوَ أَعلَمُ بِاللَّهِ عَدِينَ

( لوگوں کو دانش اور نیک نصیحت سے اپنے پر ورد گار کے رستے کی طرف بلاؤ۔ اور بہت ہی اچھے طریق سے ان سے مناظرہ کرو۔ بے شک تیر ارب خوب جانتا ہے کہ کون اس کے راستہ سے بھٹکا ہوا ہے اور ہدایت یافتہ کو بھی خوب جانتا ہے: اللّٰہ حل۔ 125)

یوں اسلام آہتہ آہتہ ایک روحانی دعوت سے جنگجویانہ اور انتقام گیری کی شکل اختیار کر گیا جس کی نشوو نماد وسرے قبائل پرناگہانی حملوں اور مالی امور مال ننیمت اور زکات پر استوار ہوئے۔

ججرت کے دس سالہ دور میں قیدیوں کا قتل پاسیاسی وجوہات کی وجہ سے کیے گئے زیادہ تر قتل حضرت محمد کے حکم پر ہوئے، جس پر غیر لوگ کافی اعتراض کرتے ہیں، اُنھی سے ہی ایک دینی ریاست تشکیل اور استوار ہوئی۔ بدر کی جنگ کے نتیج میں جب مسلمانوں کے ہاتھ قیدی لگے تو پیغیمر فیصلہ نہیں کر پارہے تھے کہ ان کے ساتھ کیاسلوک کیا جائے۔ کیا ان سے فدیہ لے کر انہیں رہا کر دیا جائے اور وہ بیسہ مجاہدین میں بانٹ دیاجائے یاانہیں غلام بنالیاجائے اور قید خانے میں ڈال دیاجائے؟۔

عمر جنسیں اسلام اور اسلامی ریاست کے بانیوں میں سے ایک کہاجا سکتا ہے، ایک حقیقت پہند اور زیر ک انسان تھے، انہوں نے دور اندیثی اور بصیرت سے صورت حال کا جائزہ لیا۔ وہ اس بات کے قائل تھے کہ قید یوں کو فدیہ لے کر آزاد کر دینا مصلحت کے خلاف ہے۔ اُن کا کہنا تھا کہ یہ واپس جا کر پھر دشمنوں سے مل جائیں گے اور اگلی بار پہلے سے زیادہ بغض کے ساتھ جنگ میں حصہ لیں گے۔ اور اگر انہیں غلام بنایا گیایا قید میں ڈالا گیا تواس سے ایک تو خرچہ زیادہ آئے گا اور دوسرا اِن کے فرار اور دشمنوں سے مل جانے کا خدشہ ہمیشہ موجو درہے گا۔ اور اگر اِنھیں قتل کر دیا جائے تو اس سے دوسرے قبائل پر رعب پڑنے کے علاوہ اسلام کی شان وشوکت میں اضافہ ہو گا۔ اس مناسبت سے سورت الاُنفال کی آیت 67 نازل ہوئی:

مَا كَانَ لِنَهِ ۗ إِنَّ يَكُونَ لَغَ السُّرى حَتَّى يُغْخِنَ فِي الْأَنْ ضِ تُرِيْدُونَ عَرَضَ اللَّهُ نَيَا وَاللَّهُ عُرِيْدُ الْاَحْرَةَ (پیغیمر کوشایان نہیں کہ اس کے قبضے میں قیدی رہیں جب تک زمین میں کثرت سے ان کاخون نہ بہائے تم لوگ دنیا کامال چاہتے ہو اور اللّٰہ آخرت چاہتاہے)۔

## دو قیریوں کا قتل

بدر کے قید یوں میں عقبہ بن ابی معیط اور نضر بن حارث بھی شامل تھے۔ اُن کو دیکھتے ہی پیغیمر کو اُن کی مُلّہ میں شرار تیں اور مخالفت یاد آئی اور آپ نے حکم دیا کہ ان کی گردن مار دی جائے۔ نضر مقداد کا قید کی تھا اور مقداد کو اس سے فیدیہ حاصل کرنے کا لالچ تھا۔ اُس نے پیغیمر سے کہا: "یہ میر اقیدی ہے اس لیے مال غنیمت کے حصے کے طور پر اس پر میر احق ہے "۔ تو پیغیمر نے فرمایا، تم بھول چکے ہو کہ اس پلید انسان نے قر آن کے متعلق کہاتھا:

قَنُ سَمِعْنَا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَامِثُلَ هٰذَا إِنْ هٰذَا إِلَّا أَسَاطِيْهُ الْأَوَّلِيْنَ

(ہاں سُن لیا ہم نے، ہم چاہیں توالی ہی باتیں ہم بھی بناسکتے ہیں، یہ تووہی پُرانی کہانیاں ہیں جو پہلے سے لوگ کہتے چلے آرہے ہیں: الأنفال- 31)

اس معمولی جملے کے نتیج میں اُس کا قبل جائز کھیرا اور وہ موت کے حوالے ہوا۔ مقداد نے اپناد عویٰ واپس لے لیااور نفنر کی گر دن مار دی گئی۔ا گلے پڑاؤ پر عقبہ کو حاضر کیا گیااور عاصم بن ثابت کو اُسے قبل کرنے کا حکم دیا گیا تو عقبہ وحشت سے چلایا:"میر سے بچوں کا کیا بنے گا"۔ حضور نے فرمایا:"الذار، یعنی آگ"۔

فئے ملّہ کے موقع پر عام معافی کا تھم صادر ہوا تھالیکن پیغیبر نے چندلوگوں کواس معافی سے مشنی قرار دیا اور تھم فرمایا کہ وہ جہاں بھی ملیں قتل کر دیئے جائیں خواہوہ کعبہ کے پر دوں کے ساتھ چیٹے ہوئے کیوں نہ ہوں(لیخی کعبہ میں عبادت کررہے ہیں)۔

صفوان بنی امیہ، عبداللہ بن خطل، مقیس بن صابہ، عکرمہ بن ابوجہل، حویرث بن نقید بن وہب اور چھنے کا نام عبداللہ بن سعد بن السرح تھا جو مدینہ میں کچھ عرصہ کا تب وحی رہ چکا تھا اور پیغیر کی اجازت سے وحی کے آخری الفاظ کو تبدیل کر دیتا تھا۔ مثلاً پیغیر نے کہا تھا: "وَاللّٰهُ عَزِیْرٌ حَکِیْمٌ"، اُس نے کہا کہ اگر میں یوں کھوں تو کیسا ہے: "وَاللّٰهُ عَلِیْمٌ حَکِیْمٌ "۔ پیغیر نے فرمایا کوئی حرح نہیں۔ اس قتم کی تبدیلیاں کئی بار ہوئیں جس کے نتیج میں عبداللہ اسلام سے برگشتہ ہوگیا۔ اس کے لیے اُس کے پاس دیلی تھی کہ یہ کیسے ممکن ہے کہ اللہ کی وحی میری تجویز کی وجہ سے تبدیل ہوجائے۔ وہ مدینہ چھوڑ کر قریش کے یاس واپس پیلے گیا اور اسلام ترک کر دیا۔

عبداللہ بن خطل کے پاس دولونڈیاں تھیں، فرتنااور قریبہ۔ یہ دونوں پیغیبر کی جو لکھتی اور گاتی تھیں۔ چنانچہ اپنے مالک سمیت قتل ہوئیں۔ اسی طرح دواور عور توں، ہند بنت عتبہ اور بنوعبد المطلب کے عمر و بن ہاشم کی آزاد کر دہ لونڈی سارہ جو حضور کے ملّہ کے قیام کے دوران اُنھیں بہت زیادہ اشتعال دلاتی تھیں، کے قتل کا بھی تھم صادر ہوا۔ لیکن ہند بنت عتبہ نے جو ابوسفیان کی بیوی تھی، بیعت کرلی اور معان کردی گئی۔

عبداللہ بن سعد بن السرح عثان بن عفان کارضاعی بھائی تھا، لہذا اُن کے ہاں پناہ لی۔ عثان نے اُسے چند روز تک چھپائے رکھا اور جب جوش و خروش میں کچھ کی ہوئی تو اُسے لے کر پیغیبر کے پاس لائے اور عبداللہ کو معاف کرنے کی استدعا کی۔ پیغیبر نے کافی دیر تک خاموش رہنے کے بعد کہا" نکھہ" یعنی بہت ناگواری سے عثان کی سفارش قبول کی۔ عبداللہ نے اسلام قبول کیا اور عثمان کے ساتھ وہاں سے چلا گیا۔ اُن کے چلے جانے کے بعد حضور سے اُن کے کافی دیر تک خاموش رہنے کی وجہ یو چھی گئی تو اُنھوں نے ہواب دیا: اُس کا اسلام مجبوری اور ڈرکی وجہ سے تھا، اسی لیے میں اُسے قبول کرنے سے بے اعتمانی برت رہا تھا۔ اور انتظار کر رہا تھا کہ تم میں سے کوئی اٹھے اور اُس کی گردن مار دے۔ کیوں کہ اسے پہلے ہی " مھدور اللہ ہم" قرار دیتے ہوئے حکم دیا گیا تھا، کہ وہ جہاں بھی ملے اُسے قبل کر دیا جائے، خواہوہ کعبہ کے مھدور اللہ ہم" قرار دیتے ہوئے حکم دیا گیا تھا، کہ وہ جہاں بھی ملے اُسے قبل کر دیا جائے، خواہوہ کعبہ کے معلم دی اللہ ہم ساتھ چھنا ہوا کیوں نہ ہو۔

ایک انصاری نے کہا: آپ نے ہمیں آنکھ سے اشارہ کیوں نہیں کیا؟۔ حضور نے فرمایا کہ ایک نبی کو بیہ زیب نہیں دیتا کہ اُس کی آنکھ خیانت کی مر تکب ہو۔ یعنی نظاہر خاموثی اختیار کرے اور آنکھ سے قتل کا حکم دے 115 یہی شخص خلیفہ عثان کے زمانے میں شالی افریقہ کو فٹح کرنے والے لشکر کاسیہ سالار مقرر

<sup>115:</sup> سعدرضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ جب مکہ فتح ہو اتور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے چار مر دوں اور دوعور تول کے سواسب کو امان دے دی، اُنھوں نے ان کا اور ابن سرح کانام لیا، ابن سرح عثان بن عفان رضی اللہ عنہ کے پاس جیب گیا، بھرر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے

ہوا، اور اس خوبی سے اپنی ذمہ داری نبھائی کہ اس وجہ سے عثمان نے عمر و بن العاص کو مصر گورنری سے معزول کرکے عبد اللّٰد کو وہاں کا گورنر مقرر کر دیا۔

## سیاسی قتل

کعب بن اشرف 116 کا تعلق بنو نضیر نامی یہودی قبیلے سے تھا۔ جنگ بدر کے بعد پیغیر کی طاقت اور اشر و نفوذ بڑھنے سے بہت فکر مند ہوا۔ چنانچہ ملّہ گیا اور قریش سے ہمدردی کرنے کے علاوہ اُنھیں جنگ کرنے پر اکسایا، اور مدینہ واپس آنے کے بعد مسلمان عور توں کے متعلق عشقیہ گانے لکھنے لگا۔ اس سے پیغیر کو جواز مل گیا اور اُنھوں نے فرمایا: کعب بن اشرف کا کام کون تمام کرے گا؟۔ محمد بن مسلمہ اُٹھ کھڑا ہوا اور کہا: اُس کا کام میں تمام کروں گا۔ حضور نے فرمایا کہ اگر کر سکتے ہو تو کرو۔ قبیلہ اوس کے پانچ لوگ اُس کے ہمراہ کر دیے گئے جن میں ابونا کلہ بھی شامل تھا جو کعب کارضاعی بھائی تھا۔ یہ اس لیے کیا گیا تھا کہ گھر سے باہر نکلتے وقت کعب کوشک نہ گزرے۔ اس کے بعد محمد اُن کو دور تک چھوڑنے آئے اور اُنھیں رخصت کرتے وقت اُن کی کام الی کی دعا بھی کی۔

اشارے کرے۔(سنن نسائی، کتاب الجہا) د۔

جب لوگوں کو ہیعت کے لیے بلایا تو مثنان نے اے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے لاکھڑ اکیا، اور کہا: اللہ کے بی اعبد اللہ سے ہیعت لیجئ، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپناسر اٹھایا اور اس کی جانب دیکھا، تین بار ایسائی کیا، ہر بار آپ انکار کرتے رہ سے ہیعت لے کی، پھر صحابہ کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: 'کہیاتم میں کوئی بھی عظمند آ دمی منہیں تھا کہ جس وقت میس نے اپناہاتھ اس کی ہیعت سے روک رکھا تھا، اٹھتا اور اسے قبل کر دیتا؟''کو گوں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! ہمیں آپ کے دل کا حال نہیں معلوم تھا، آپ نے بہیں آٹکھ ہے اشارہ کیوں نہیں کر دو کا کھیوں سے نہیں کہ وہ کتھیوں سے نہیں کہ وہ کتھیوں سے بھیں آپ کے لیے یہ مناسب نہیں کہ وہ کتھیوں سے

<sup>116:</sup> کعب بن اشرف کاباپ بنو ملے اور ماں بنونضیرے تھی۔ بنونضیر کے شرفامیں شار ہوتا تھا۔ دولت مند ہونے کے علاوہ پاکمال شاعر بھی تھا۔ غزوہ بدر میں مسلمانوں کی فتح ہے بہت فکر مند ہوا۔ مکّہ گیا اور بدر میں مرنے والے مشر کمین کابہت وردناک مرشیہ لکھا۔ اہل مکّہ کو فکاست کابدلہ لینے پر اکسایا۔

پانچوں لوگ رات کے وقت کعب کے گھر کی طرف چل پڑے۔ فطری بات ہے کہ ابونا کلہ کی وجہ سے
کعب سی بدیگمانی کا شکار نہ ہوا، اور گھر سے باہر آ گیا۔ اور ان کی چکنی چیڑی باتوں میں مصروف جب گھر
سے کافی دور نکل آیا، توسب نے مل کر اُسے قتل کر دیا۔ جب وہ یہ سب کچھ کر کے واپس آئے، تو حضور
خوشنجری سننے کے انتظار میں ابھی تک بدار تھے۔

سلام بن الی الحقیق (ابورافع) قبیلہ اوس کا دوست اور خیبر میں مقیم تھا۔ قبیلہ خزرج کے چندلو گوں نے پیغیم ہرسے اجازت چاہی کہ سلام بن ابی الحقیق جو یہودی سر داروں میں سے تھا اور قبیلہ اوس سے دوستی کا معاہدہ کر رکھا تھا، کو قتل کر دیں۔ پیغیم نے اجازت دے دی اور عبد اللہ بن عتیک کو اُن کی راہنمائی کے لیے مامور کیا۔ عبد اللہ بن عتیک نے اُن کی راہنمائی کر دیا اور جب وہ وہ کیا کہ تھیم کو خبر دیں تو خوش کی راہنمائی کرنے کے علاوہ سلام بن ابی الحقیق کو قتل کر دیا اور جب وہ وہ ایس آئے کہ پیغیم کو خبر دیں تو خوش کے مطافہ کا اللہ اُک کہد"۔

کعب اور سلام کے قتل کے بعد عبداللہ بن رواحہ کو یسیر بن زرام کے قتل پر مامور کیا گیا۔ یسیر بن زرام خیبر میں مقیم تھااور قبیلہ بنوغطفان کو محمد سے جنگ کرنے پر آمادہ کرتا تھا۔

قبیلہ ہذیل کا سر دار خالد بن سفیان ہذلی اپنے لو گوں کو نخلہ کے مقام پر محمد کے خلاف بھڑ کا تا تھا۔ اُس کا کام تمام کرنے کے لیے عبد اللہ بن اُئیس کو حکم جاری ہوا، جس کو اُس نے کامیابی سے نبھایا۔

قبیلہ قیس کارفاعہ بن قیس اپنے لوگوں کو محمد کے خلاف بھڑ کا تا تھا۔ حضور نے اُس کا سرلانے کے لیے عبداللہ بن حدرد کو مامور کیا اور اُس نے ایسے ہی کیا۔ وہ پہلے گھات لگا کر بیٹھار ہا اور ایک کلہاڑے سے اُسے مار گرایا۔ پھراُس کا سرکاٹا اور حضور کے یاس لے آیا۔

عمر وبن امیہ ضمری 117 ابوسفیان کے قتل پر مامور ہوا، لیکن ابوسفیان کو بھنک پڑگئی اور وہ ﴿ فَالله ناکام ہو جانے کے بعد عمر وجب مدینہ کی جانب واپس لوٹا تو راستے میں ایک بے گناہ قریش اور ایک دوسرے شخص کو قتل کر دیا۔

جب حضور نے حارث بن سوید بن صامت کو قتل کروایا، تو ایک سوبیس سالہ ابوعظک <sup>118</sup>نامی یہودی شاعر نے اس فعل کی مذمت میں حضور کی ججو لکھی۔ حضور نے صحابیوں سے پوچھا:" کون ہے جو اس خبیث کی خبر لے گا؟"۔

<sup>711:</sup> عمروین امیہ ضمری سے روایت ہے کہ خبیب اور اُس کے ساتھیوں کے قتل کا ہدلہ لینے کے لیے حضور نے جھے اور ایک انصاری کو مکہ بھیجا کہ تم جاکر ابوسفیان کو قتل کرو۔ ہم خانہ کعبہ آئے، سات بار طواف کیا اور نماز پڑھی۔ کس نے پچپان لیا اور چلا کر کہا۔ یہ عمرو ہن امیہ بھی جائے ہے جمرو ہن امیہ زمانہ جاہلیت میں شیطان اور قاتل تھا۔ سب لوگ پکڑنے دوڑے کہ یہ کس بری نیت سے آیا ہے۔ چپانچ جان بچپائے کے مار کسی تھے کہ وہاں عثان بن کے لیے بچاگ گھڑ اہوا۔ عمر واور اُس کا ساتھ بھاگ کر پپاڑ پر چڑھ گئے اور پپاڑ کی خار میں حجیب گئے۔ دونوں غار میں شے کہ وہاں عثان بن کم مالک التیمی غار کے سامنے آگھڑ اہوا۔ عمرو نے ساتھی سے کہا کہ اگر عثمان نے ہمیں دیکھ لیاتو کی والوں کو خبر کر دے گا۔ چپانچ غالا سے باہر کمل کر عثمان کو قتل کر دیا۔ دونوں پھر غار میں حجیب گئے۔ تھوڑی دیر بعد وہاں بنوالدیل بن بمرکا ایک آدمی بکریاں چرائے آبار آدمی کے موال پر عمرو نے بتایا کہ ان دونوں کا تعلق بھی بخوالدیل سے ہے۔ چرواہاو ہیں لیٹ کر گانے لگا۔ ولست ماد معت حیا۔ ولست ادین دین اسلامہ (جب تک زندگی ہے ہیں مسلمان نہیں ہوں گاور نہ اب مسلمان ہوں)۔" میں نے دل میں کہا، ابھی پیت چل جائے گا۔ تھوڑی دیر میں دواعر ابی موالیو اور خوالے لیے گل جائے گا۔ تھوڑی دردی اور بے رحی ہے آب قتل کیا کہ اس سے قبل مجھی کسی کو ایسے قتل بھی کسی کو ایسے قتل میں گیا۔ اس والملوک )۔"

<sup>118:</sup> ابوعظک عمر دین عوف کی شاخ بنوعبید سے تعلق رکھتا تھا۔ جب حضور نے اُس کے قتل کا حکم صادر فرمایا توسالم بن عمیر نے کہا: ''مجھ پر نذر ہے کہ یا تو بیس عفک کو قتل کروں گا، یا اُس کے سامنے مر جاؤں گا ''۔سالم اس انتظار میں تھا کہ کب ابوعظک غافل ہو۔ گرمیوں کی ایک رات ابوعظک صحن میں سویا ہوا تھا۔سالم کو خبر ہوئی تو اُس نے آگر ابوعظک کے پیٹ پر تلوار رکھ کر اس زور سے دبائی کہ تلوار ابو عقک کے پیٹ ہے اُس کے بستر میں تھس گئی۔

سالم بن عمیر بن عدی نے حضور کے حکم کی تعمیل کرتے ہوئے اُس کو قتل کر دیا۔ اسی بوڑھے شاعر کے قتل سے متاثر ہو کر عصماء بنت مروان نے حضور کے خلاف اشعار لکھے اور قتل کی حقد ارتھبری۔ 119 ابوعزہ المجمعی اور معاویہ بن مغیرہ جنگ بدر کے قیدیوں میں سے سے لیکن اُنھیں امان مل گئ تھی اور وہ مدینہ میں رہنے گئے۔ جنگ احد کے بعد معاویہ کہیں غائب ہو گیا، تو ابوعزہ نے حضور سے درخواست کی کہ بھے بخش دیاجائے یا آزاد کر دیا جائے۔ مجمد نے ایک دم سے زبیر بن العوام کو حکم دیا کہ اس کی گردن مار دی جائے اور کسی کو معاویہ بن مغیرہ کا پیچھا کرنے بھیجا تا کہ اُسے والیس پکڑ کر لایا جائے اور اُسے قتل کیا جائے۔ دونوں احکام پر عمل ہوا۔

عبداللہ بن ابی بن سلول خزرج کے سر داروں میں سے تھاجو ایمان لایا۔ حالات کی تبدیلی اور پیغیبر کے بڑھتے ہوئے معاشر تی وسیاسی اثر ورسوخ کو دیکھ کر بہت متفکر ہوا۔ حدید ہوئی کہ اُس میں ایمان اور خلوص نہ رہا۔ اسی وجہ سے منافقین کا سر دار قرار پایا۔ اُس کی منافقت اور دوغلے پن سے حضور بھی واقف تھے۔ حتیٰ کہ عمر نے اُس کے قتل کاارادہ کیا۔ لیکن سعد بن عبادہ نے پیغیبر سے کہا: ''اُس کے سلسلے

<sup>119:</sup> ابوعظک کے قتل پر عصما بنت مروان نے اشعار کھے۔" مجھے گئن آتی ہے، بن مالک اور النابت ہے۔ اور عوف و بنو تزری ہے۔ تم ایک اجبنی کی میروی کرتے ہو جو تم میں ہے نہیں ہے۔ جو مراد اور مذکح (دو یمنی قبائل) ہے بھی نہیں۔ کیا تہمیں اُسے اچھائی کی امید ہے ؟ تمہارے سر داروں کے قتل کے بعد بھی؟۔ جو گئی از کی بھوے کی مانند کھانے پر ٹوٹ پڑنے ہی انہیں۔ کیا تہمیں اُسے اچھائی کی امید ہے؟ تمہارے سر داروں کے قتل کے اور کئی کر دے چراغ اُن کی امید وں کا جو پیٹے ہیں اُسے فائد ہے۔ کیا کوئی غیر ہ مند نہیں ہے۔ بیا تھار حضور کے کانوں تک پہنچ تو حضور نے تو چھا:"کون ہے جو مروان کی بٹی ہے میر اپیچھا چھڑا ہے؟"۔ عمیر بن عدی نامی صحابی جن کی نظر بہت کر دور تھے اُٹھوں نے اس کام کو سرانجام دینے کی حالی بھری۔ رات کے وقت عصماء کے گھر داخل ہوئے۔ وہ ایک بی بہترین پر اپنچ کو کے کہ کی سر پر اپنچ کو کے در میان سوری تھی۔ ایک بھر اُن کی سال می حقوم کے در میان سوری تھی۔ اُس کے اُس کو سرانجام دینے کی حالی بھری۔ رات کے وقت عصماء کے گھر داخل ہوئے ہوئی دو سر کی خوا کہ کہ کے ایک اور کئی تو تعماء کے پیٹ کو مرایا: "تم ایک شخص کو دیکھو جس نے پہند کرتے ہو، جس نے اللہ اور اُس کے رسول کی غیبی مدد کی تو عمر بن میں کو دیکھو جس نے پہند کرتے ہو، جس نے اللہ اور اُس کے در مرایا: "اس انبیانہ کہو یہ بینا ہے "عصماء کے قبل ہے آس کے قبیلے والے سب لوگ ڈر گئے اور ان میں اسلام کا ظہور ہوا کیو نکہ انہوں نے امیام کا غلبہ دیکھا تہوں کہ نے اللہ علیات این سعد سیرے ابن بشام ہے ابقول " یہ پہلا دن تھا کہ بذخطم میں اسلام کا ظہور ہوا کیونکہ انہوں نے اسلام کا غلبہ دیکھا تھو الہ طبقات این سعد سیرے ابن بشام ہے القدار السام الم الم الم الم الم المور ہوا۔

میں صبر سے کام لیں۔ خدانے آپ کو اس لیے ہمارے پاس بھیجاہے کہ ہم اُس کی تھم ران بننے کی خواہش سے نجات یائیں و گرنہ ہم اسے اپنا تھم ران تسلیم کرنے کا تہید کر چکے تھے "۔

محمد حسین ہمکل اس سلسلے میں لکھتے ہیں: "حضور ایک دن عمر سے کہہ رہے تھے کہ تمہاری رائے مانتے ہوئے اگر میں عبداللہ کو قتل کروا دیتا تو اُس کا کوئی رشتہ دار اُس کے خون کا بدلہ لینے کے لیے کھڑا ہو جاتا لیکن اُس کے اطوار اس قدر خراب ہو چکے ہیں کہ اگر میں اب حکم دوں تو آخی رشتہ داروں میں سے کوئی اُسے قتل کر دے گا"۔ اور پھرائی سلسلے میں مزید لکھتے ہیں: "عبداللہ کے اپنے بیٹے نے پیغیمر سے کہا، اگر آپ چاہتے ہیں تو میں اپنے باپ کو قتل کر دیتا ہوں، مجھے اس کا حکم دیں۔ کیونکہ اگر کسی دوسرے نے ایسا کیا تو عرب رسم ورواج کی وجہ سے میں مجبور ہوں گا کہ اپنے باپ کے قتل کا بدلہ لینے کے لیے اُٹھوں "۔ کیا تو عرب رسم ورواج کی وجہ سے میں مجبور ہوں گا کہ اپنے باپ کے قتل کا بدلہ لینے کے لیے اُٹھوں "۔ فَمَا لَکُمْ فَیْ اللَّهُ اِللَّهُ اَنْ کَسُهُمْ وَمَا کَسُهُوْ اَلْدُ یُونَ اَنْ فَمَنْ اُوا مَنْ اَضَلَّ اللَّهُ

(پھر شمصیں کیا ہو گیاہے کہ منافقوں کے معاملہ میں دو گروہ ہورہے ہیں اور اللہ نے ان کے کر تو توں کے سبب اوندھاکر دیاہے کیا تم چاہتے ہو کہ جس شخص کو خدانے گمر اہ کر دیاہے اس کورستے پر لے آؤ: النّساء۔88)۔

سورت النِّسَاء کی آیت 88 کی شان نزول بیان کرتے ہوئے امام جلال الدین السیوطی کہتے ہیں: کہ اس سے مر ادبیہ ہے کہ پنجمبر نے ننگ آکر فرمایا۔ کون ہے جو مجھے اُس شخص کے شرّ سے نجات دلائے جو ہر وقت مجھے آزار دیتا ہے اور میرے مخالفین کو اپنے گھر جمع کر تا ہے ؟ لیکن اس سلسلے میں اوس وخزرج دو حصول میں بٹ گئے چنانچہ اسی وجہ سے عبد اللہ بن الی قتل ہونے سے نی گیا۔

ایسابی واقعہ ایک یہودی دوکاند ار ابن سُنینہ کے ساتھ پیش آیاجس کامسلمانوں کے ہاں آنا جانا تھا اور اُس کے مسلمانوں کے ساتھ بہت اچھے تعلقات تھے۔ ایک روز پینمبر نے تھم دیا کہ جو یہودی بھی تمہارے ہاتھ گے اسے قتل کر دو۔ محیصہ ابن مسعود اپنی جگہ سے اُٹھا اور جاکر بے گناہ ابن سنینہ کو قتل کر دیا۔
اُس کا بھائی جو ابھی تک غیر مسلم تھا، اُس کے سواکسی نے بھی اُسے اس فعل پر ملامت نہ کی۔ 120۔
جب رومیوں کے ساتھ جنگ (غزوہ تبوک) کرنے کی منصوبہ بندی ہورہی تھی تو حضور تک خبر پہنچی کہ چھا لوگ شویلم نامی یہودی کے گھر جع ہوئے ہیں اور جنگ کے خلاف مشورہ کر رہے ہیں۔ حضور نے طلحہ بن عبیداللہ کی سربر اہی میں کچھ لوگوں کو وہاں بھیجا جنہوں نے اس گھر کا محاصرہ کرنے کے بعد اسے آگ لگا دی۔ ایک آدمی جان بچا کر بھاگئے میں کامیاب ہوا لیکن اس کو شش میں اُس کی ٹانگ ٹوٹ گئی گئی اُس کی ٹانگ ٹوٹ میں اُس کی ٹانگ ٹوٹ حصہ نہیں لینا جا ہے تھے۔

وَقَالُوالاتَّنفِروا فِي الحَرَّ قُل نَارٌ جَهَنَّمَ اَشَدُّ حَرَىاً

(اور کہا گرمی میں مت نکلو کہہ دو کہ دوزخ کی آگ کہیں زیادہ گرم ہے)۔

120: رسول اللہ نے تھم دیا کہ جس بیبودی پر قابو یاؤ قتل کر دو۔ محصہ بن مسعود نے بیبودی سودا گر این سنینہ کو اچانک جملہ کر کے قتل کر دیا۔ حوصہ بن مسعود نے بیبودی سود محیصہ کے قتل کے بعد میہ محملہ کر کے قتل کر دیا۔ حوالہ نے اللہ اور اب تک اسلام نہیں لا یا تھا ابن سنینہ کے قتل کے بعد میہ محیصہ کو مار نے نگا اور کہنے لگا اے دھمی نے دائو نے آئے۔ قتل کر دیا۔ حالا نکد تو نے اُس کی بہت ہی چر بی کھائی ہے۔ محیصہ نے کہا: "بخد اجس نے بیجے اُس کے قتل کا حکم دیا ہے اگر وہ بیجے تیرے قتل کا حکم دیا ہے اگر وہ بیجے تیرے قتل کا حکم دیا ہوں تھی انہی تجہوری گر دیاں موالے کو بیٹھیا ہے وہ بیٹھیا ایک عجیب چیز ہے " کیس حواصہ نے بھی اسلام قبول کر لیا۔ حوالہ میر ت النبی ابن جشام، تار ت اُلا اس والملوک محمد بن جریر الطبری وہ بیٹھیا ایک عجیب چیز ہے " کیس حواصہ نے کہ مالام قبول کر لیا۔ حوالہ میر ت النبی ابن جشام، تار ت اُلا کو معلوم ہوا کہ چیئہ منا فق" سویلم بیبودی " کے مقام پر جو جاسوم کے مقام پر واقع ہے ۔ انتمان کر کر تین اور خودہ تبوک میں لوگوں کو شائل ہونے ہے روکتے ہیں، چنانچہ رسول اللہ نے خصرت طلحہ کو چیئہ صابہ کے ساتھ اُن کی جانب بیجیا اور حکم دیا کہ سویلم کی رہائش گا کہ کو رہائتیوں سمیت جلا دیں۔ چنانچہ طلحہ نے بیکام انجام دیا اور خواک بن خلیفہ گری ہیں ت کے خواد کے بیکا کار الدین اساعیل بن کشی گری کر گیا گئے۔ (البد ایہ والنہا یہ حافظ کادا لدین اساعیل بن کشی گری کر کے گاگر کے بیا اور اُس کا یا دار اس حافظ کادا لدین اساعیل بن کشی گری ہے۔

### نبوت اور امارت

اگر کوئی محمد کو ایک پنجیبرانہ روپ میں دیکھنا چاہتا ہے تو اُسے لازم ہے کہ تھی سور تیں خصوصی طور پر سورت المؤمنون اور سورت الدِّجْمہ وغیرہ کامطالعہ کرے۔ جن کی آیات سے عیسیٰ جیسی روحانیت بھری شعاعیں پھوٹتی نظر آتی ہیں۔

اس کے برعکس اگر کوئی محمد کوکسی ریاست یا حکومت کی مند پر بیٹھے قانون ساز کے روپ میں دیکھنا چاہتا ہے تو اُسے مدنی سور توں جیسے البقکر ۃ، اللِّساء، محتقد اور خصوصی طور پر القوبَة سے رجوع کرناہو گا۔

ججرت کے تین چار سالوں بعد ، جب یثر ب سے یہودیوں کاصفایا کر دیا گیا اور قبیلہ بنو مصطلق کو بھی مغلوب کر لیا گیا تو محمد کے احکام اور انداز سے حاکمیت کے آثار ظاہر ہو ناشر وع ہو جاتے ہیں۔

ابن ہشام کی سیرت النبی میں درج ہے کہ جی بن اخطب کی بیٹی نے خواب دیکھا کہ اُس کی گو دییں چاند اُتر آیا ہے جو اُس نے اپنے شوہر کوسنایا۔ شوہر کوسخت غصہ آیا اور اس نے بیوی کو اس زور سے تھیڑ مارا کہ بیوی کی آئکھ کو نقصان پہنچا۔ شوہر نے ڈانٹ کر کہا:" تو تجاز کے بادشاہ کی بیوی بنناچاہتی ہے؟"۔ خیبر کی فتح کے بعد یہ عورت پینجبر کے حرم کا حصہ بی۔

ایک روایت ہے بنو قینقاع سے تعلق رکھنے والے عبد اللہ بن سلام نامی ایک معتبریہودی نے جب اسلام قبول کیا تو یہودیوں نے اُسے کہا۔ تم بخو بی جانتے ہو کہ نبوت بنی اسر ائیل میں ہے، عربوں میں نہیں۔ تمھارانیا آتا پیغیبر نہیں بلکہ باد شاہ ہے۔

جب ابو سفیان کو مجبوری کے عالم میں اسلام قبول کرنا پڑا تھا تو اُس نے عباس بن عبد المطلب سے کہا: تمہارے جیتیج کے پاس بہت بڑی مملکت ہے۔عباس نے اُسے جواب دیا: یہ نبوت کی قلمروہے۔ عمر بن خطاب اسلام کی معزز اور معتبر شخصیات میں سے ہونے کے علاوہ حضور کے لیے بہت قابل اعتماد اور محترم تھے۔ یہ اُن لو گوں میں سے تھے جن کے متعلق اسلام کے ابتدائی سالوں میں پیغیبر کی بیہ آرزو تھی کہ یہ اسلام قبول کریں۔ اور اس کی وجہ اُن کا خلوص، شجاعت اور معاملہ فہمی کی قوت تھی۔ عمر صلح حدیدیہ کے معاہدے سے بہت مایوس ہوئے اور اسے مسلمانوں کی شکست سے تعبیر کیا کیونکہ قریش نے اپنی تمام شر الط محد سے منوائی تھیں۔ عمر نے اس بحث میں اس قدر در شتی کا مظاہرہ کیا تھا کہ پیغیبر ناراض ہوئے اور اُنھوں نے غصے سے کہا: "شکلتک امک" (تمھاری مال تمھارے ماتم پر بیٹھے)۔ پیغیبر کا غصہ دیکھ کر عمرا کی دم سے خاموش ہو گئے۔

محمد جنھوں نے صلح حدیدیہ کے لیے دستخط کیے تھے یہ وہ محمد نہیں تھے جو بارہ سال پہلے عمر اور حمزہ جیسے لوگوں کے اسلام قبول کرنے کا آرز و مند تھے۔

اس محمد نے ملّہ سے اپنی ناکام والبی اور قریش کی تمام شر ائط قبول کر لینے کو سورت الفقیّر کی پہلی آیت" اِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَا هُٰبِيْدُاً " (بے شک ہم نے تمہیں واضح فنّج دی) کے نزول سے ایک شاند ارفئّ قرار دیا ۔ اور اس دعوے کو سب نے تسلیم کر لیا، حتیٰ کہ ابو بکرنے و قار اور سمجھد اری کا مظاہر ہ کرتے ہوئے عمر کو قائل کیا، اور اُن کے غصے اور مایوسی کو ختم کیا۔

صلح حدیدید ایک قسم کی پیپائی تھی، جس سے عمر ناراض ہوئے تھے۔ لیکن وہیں یہ صلح حضور کے سیاسی تدبّر کی طرف اشارہ بھی کرتی ہے۔ اور کہا جا سکتا ہے کہ اُنھوں نے یہ شر الطاس لیے قبول کی ہوں گی کہ اُنھیں اس بات کے متعلق یقین نہیں تھا کہ اگر جنگ شر وع ہو گئی تو مسلمان قریش کو شکست دے پائیں گے۔ اُن کے نزدیک ایک مشالوک جنگ سے امن اور خطرے سے پاک مصالحت بہتر تھی۔ کیونکہ اگر مسلمانوں کو شکست ہو جاتی تو دو سرے عرب قبائل جو مسلمانوں کے بڑھتے ہوئے رسوخ سے خاکف مسلمانوں کے بڑھتے ہوئے رسوخ سے خاکف مسلمانوں کو شکست ہو جاتی تو دو سرے عرب قبائل جو مسلمانوں کے بڑھتے ہوئے رسوخ سے خاکف مسلمانوں کے بڑھتے ہوئے رسوخ سے خاکف مسلمانوں کے بڑھتے ہوئے دو دو یہودی بھی قریش

کے ساتھ الحاق کر لیتے۔ یوں محمد کے مشن اور اُن کے ساتھیوں کے لیے مشکلات پیدا ہو جا تیں۔ شائد میہ تمام خرد مندانہ سوچیں ایک ایسے شخص کے ذبن میں ضرور پیدا ہوئی ہوں گی جو جنگ کی بجائے ایک ریاست کی تشکیل کو وقت کی ضرورت سمجھ رہا تھا۔ اُس نے اِس امید پر قریش کے تمام شرائط منظور کر لیس کہ اگلے سال تک اُس کی شان و شوکت میں اور اضافہ ہو چکا ہو گا اور کسی قشم کے سر دردیا شکست کے خوف کے بغیر وہ اور اس کے ساتھی جج کریں گے۔

صلح حدیبیہ کے بعد کے شجاعانہ اقدامات شائد میری اس رائے اور مفروضے اور محمد کے سیاسی تدبّر کی تائید کرتے ہیں۔اگر قریش کے ساتھ تنازعہ ایک مشکوک امر تھا، تو خیبر پر حملے کی صورت مختلف تھی۔ قریش کے ساتھ جنگ کے سلسلے میں مہاجرین اپنی رشتہ داریوں یا تعلقات کی وجہ سے شائد تسائل یا کو تاہی سے کام لیتے لیکن یہودیوں کے آخری ٹھکانے پر حملے میں ایسا کچھ نہیں تھا، خصوصاً جب وہاں سے کہ بہت زیادہ مال غذیمت ملنے کا بھی وعدہ کیا جا جکا ہو:

لَقَلُ مَضِىَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ -- وَاَثَابَهُمْ فَتَحًا قَرِيْبًا - وَعَنَ كُمُ اللهُ مَعَانِمَ كَثِيْرَةً تَأْخُلُونَهَا فَعَجَّلَ قَرِيْبًا - وَعَنَ كُمُ اللهُ مَعَانِمَ كَثِيْرَةً تَأْخُلُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمُ هٰذِهِ وَكَفَّ اَيْدِي النَّاسِ عَنْكُمْ لَا لَهُ عَنْ اللهُ مَعَانِمَ كَفَّ اَيْدِي النَّاسِ عَنْكُمْ لَا لَهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ كُمْ هٰذِهِ وَكَفَّ اَيْدِي النَّاسِ عَنْكُمْ اللهُ عَنْ عَنْ عَلَامُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَامُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَامُ اللهُ عَلَامُ اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللهُ عَلَامُ اللّهُ عَلَيْكُومُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَامُ عَلَامُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَامُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَامُ اللّهُ عَلَامُ اللّهُ عَلَامُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَامُ اللّهُ عَلَامُ اللّهُ عَلَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَامُ اللّهُ اللّهُ عَلَامُ اللّهُ عَل

(بے شک اللہ مسلمانوں سے راضی ہوا جب وہ آپ سے در خت کے نیچے بیعت کر رہے تھے پھر اس نے جان لیا جو پچھ اُن کے دلوں میں تھا۔۔۔ اور اُنھیں جلد ہی فتح دے دی۔ اور بہت سی غنیمتیں بھی دے گا جنھیں وہ لیس گے اور اللہ زبر دست حکمت والا ہے۔ اللہ نے تم سے بہت سی غنیمتوں کا وعدہ کیا ہے جنھیں تم حاصل کروگے پھر شمھیں اس نے یہ جلدی دے دی اور لوگوں کے ہاتھ تمہارے خلاف اٹھنے سے روک دیے: الفَقُع۔۔ 18 تا 20)۔

چنانچہ صلح حدیبیہ کے بعدوہ تیزی سے مدینہ لوٹے اور خیبر پر حملے کی تیاری کی خاطر مدینہ میں پندرہ دن سے زیادہ نہیں رہے۔ کیونکہ اُنھیں ڈر تھا کہ صلح حدیبیہ کے بارے میں مسلمانوں کا اختلاف رائے کسی تنازعے کو جنم دینے کا باعث نہ بن جائے۔ اُنھیں پیۃ تھا کہ خیبر میں مسلمان مال غنیمت کے حصول میں اس قدر مشغول رہیں گے کہ اُنھیں حدیبیہ کے مقام کی پسیائی کا دُکھ نہیں ستائے گا۔

سورت الفَتْح كى آیت پندرہ میں واضح طور پر نظر آرہاہے کہ خیبر کے مال ودولت کے حصول كی امید اور لا کچ نے بدوؤں کے دل میں اس قدر شوق اور تیجان برپا كر دیا كہ وہ جو قریش سے جنگ كرنے میں لیت و لعل سے كام لے رہے تھے وہ بھی مسلمانوں كے خيبر پر جملے میں ساتھ دینا چاہ رہے تھے:

سَيَقُوْلُ الْهُنَكَلَّقُوْنَ إِذَا انْطَلَقَتُمْ إِلَى مَعَانِهَ لِتَأْخُدُوْهَا ذَهُوْنَا نَتَّبِعُكُمْ لهِ (جب تم لوگ ننيمتيں لينے چلوگ توجولوگ پيچھے رہ گئے تھے وہ کہیں گے ہمیں بھی اجازت دیجیے کہ آپ کے ساتھ چلیں)۔

اس کے بعدوالی آیت میں اللہ تعالی پیغمبر سے فرماتے ہیں:

قُلُ لِلْمُخَلَّفِيْنَ مِنَ الْآغُرَابِ سَتُدُعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيْدٍ تُقَاتِلُوْهُمُ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِنْ تُطِينُعُوْا يُؤْتِكُمُ اللَّهُ آجُرًا حَسَنًا وَإِنْ تَتَوَلُّوا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِّنْ تَبْلُ يُعَذِّبُكُمْ عَذَا لِمَا اللَّهُمَّا

(ان پیچیے رہ جانے والے بدوؤں سے کہہ دو کہ بہت جلد شمصیں ایک سخت جنگجو قوم سے لڑنے کے لیے بلایا جائے گا کہ ان سے لڑویاوہ اطاعت قبول کرلے گیں پھر اگرتم نے حکم مان لیا تواللہ شمصیں بہت ہی اچھاانعام دے گااور اگرتم پھر گئے جیسا کہ پہلے پھر گئے تھے توشمصیں سخت عذاب دے گا)

خیبر چند قلعوں پر مشتمل تھا۔ مسلمانوں نے پہلے سلام بن مشکم کے قلعے پر حملہ کیا جس پر قبضہ کرنے میں اُن کے پچاس لوگ مارے گئے۔ ابو بکر نے اپنے چند ساتھیوں کے ساتھ قلعہ ناعم پر حملہ کیا لیکن کامیاب نہ ہوئے۔ اس کے بعد عمر نے حملہ کیا لیکن شکست کھائی۔ آخر میں علی بن ابو طالب اس دروازے کو کھولنے میں کامیاب ہوئے۔ اس کے بعد زبیر کے قلعے میں بانی کی سیلائی روک دی گئی، جس سے مجبور ہو کر اہل قلعہ باہر نکل آئے لیکن شکست کھائی۔ اس کے بعد چند قلعے کیے بعد دیگرے فتح ہوئے۔ تا آئکہ مسلمان السلالم اور الوطبح نامی قلعے میں پہنچے جہاں بچے اور عور تیں جمع تھیں۔

یہود یوں نے مجبور ہو کر امان کی درخواست کی جو حضور نے منظور کرلی۔ اُن کی جان اس شرط پر بخش دی گئی کہ ان کی زمینیں اور مز ارغ مسلمانوں کی ملکیت ہوں گے۔ اگر چپہ بیہ یہود یوں کے تصرف میں رہیں گے لیکن ان کی آیدن کانصف مسلمانوں کوادا کرناہو گا۔

جومال غنیمت حضور کے حصے میں آیا اُس میں جی بن اخطب کی بیٹی صفیہ بھی تھی (وہی جس نے خواب دیکھا تھا کہ چاند اُس کے دامن میں اتر آیا تھا اور اُس نے اپنے شوہر کنانہ بن ربیعہ کوسنانے کے بعد اُس سے تھپڑ کھایا تھا) جس سے مدینہ واپسی کے سفر میں آپ نے صحبت کی تھی <sup>122</sup>۔

فدک والوں نے خیبر سے درس عبرت حاصل کیا، اور بغیر لڑے ہی شکست قبول کرلی۔ اور اپنی آدھی جائید اور سول اللہ کی ملکیت تھہر ایا جائید اور سول اللہ کی ملکیت تھہر ایا گیا تھا۔
گیا تھا۔

اسی طرح وادی القری اور تیاء میں مقیم یہودی قبائل نے بھی لڑے بغیر شکست قبول کی، اور جزیہ ادا کرنے پر رضامندی کا اظہار کیا۔ یوں شالی حجاز پر محمد کا اقتدار قائم ہوگیا۔

<sup>122:</sup> أس رات حضرت انس بن مالك كى والده أم سليم نے حضرت صفيه كو سنوارا۔ وہ رات اُنھوں نے حضور كے خيمے ميں بسر كى۔ ابو ابوب خالد بن زيد نے پورى رات ہاتھ ميں تلوار لے كر گزارى اور صبح تک حضور كے خيمے كے گرد چكر لگاتے ہوئے پہرہ دیا۔ صبح جب حضور جاگے تو اس حركت كى وجہ دریافت كى۔ اُنھوں نے جو اب دیا: " مجھے آپ كى سلامتى كاڈر تھا كيونكہ آپ نے اُس كا باپ، خاوند اور دوسرے عزیز وا قارب كو قتل كروایا ہے اور ابھى تک اُس نے اسلام بھى قبول نہيں كيا، مجھے آپ كى جان كا خطرہ تھا۔ حضور نے دعاكى، اے اللہ اجس طرح رات بھر ابوا بوب نے ميرى حفاظت كى ہے اُس طرح تو بھى اُس كى حفاظت فرما۔ (سيرت النبى، ابن ہشام)۔

یباں اس بات کا اضافہ کرنا ضروری ہے کہ خیبر پر حملے سے پہلے محمد نے انتہائی تدبر کا مظاہرہ کرتے ہوئے بنو غطفان کو اس شرط پر اپنے ساتھ ملالیاتھا کہ خیبر سے حاصل شدہ مال غنیمت کا نصف بنو غطفان کو دیا جائے گا۔ اگر ایسے نہ کیا جاتا تو ممکن تھا کہ بنو غطفان یہو دیوں کی مد دکو آ بہنچتے اور یوں مسلمانوں کو بہت زیادہ مشکلات کا سامنا ہو تا۔ اس واقعے اور اس جیسے دیگر واقعات سے بخوبی واضح ہو تاہے کہ مدینہ ہجرت کرنے کے بعد محمد نے تبلیغ نہیں کی بلکہ تدبیر وسیاست پر کم بندر ہے۔

غزوات کا عمو می انداز کسی کو غفلت کی حالت میں پاکر ناگہانی حملہ ہوا کرتا تھا۔ اس قدم کو اٹھانے سے پہلے اکثر او قات کسی جاسوس کو خبر لانے کے لیے بھیجا جاتا تھا۔ اس انداز سے قریش کے کئی قافلوں کا پیتہ چلا کر اُن پر حملے کیے گئے۔ ان اقدام کو اٹھانے سے دو مقاصد کا حصول ہو تا تھا۔ جہاں اس سے مخالف کو مالی نقصان پہنچتا تھا، وہیں اپنے ساتھیوں کی حوصلہ افزائی کے لیے بہت زیادہ مال غنیمت حاصل ہو تا تھا۔ اگر جنگ احد کی حکمت عملی پر صحیح طور سے عمل کیا جاتا، اگر چڑھائی پر موجود محافظین مال غنیمت کو لوٹے میں مصروف نہ ہو جاتے تو مسلمانوں کو اس قدر بری شکست کا سامنانہ ہو تا۔ جنگ خندق کے وقت جب مدینہ کا محاصرہ کرلیا گیا تھا، تو مسلمانوں پر بہت مشکل وقت آن پڑا تھا۔ کیونکہ ہر لیحے یہ خدشہ موجود تھا کہ بنو قریظہ کہیں مگہ کے حملہ آوروں کے ساتھ نہ مل جائیں۔ اور اگر ایسا ہو جاتا تو بلا شبہ مسلمانوں کی شکست بھینی تھی۔ اور اس بات کا قوی احمال ما تھا کہ محمد کی محنت تباہ ہو جاتی اور اسلامی تحریک کا خاتمہ ہو جاتا، لیکن پیغیمر کی تدبیر اور سیاست کی وجہ سے مصیبت سرسے ٹل گئی اور اہل مگہ واپس لوٹ گئے۔

محد نے اُس تنازعے کے دوران بنو غطفان کے ایک شخص جو خفیہ طور پر اسلام لا چکا تھا، کو بنو قریظہ اور تُل لشکر کے در میان چھوٹ ڈلوانے کے لیے مأمور کیا۔ چو نکہ اس شخص (نعیم بن مسعود) کی یہو دیوں کے ساتھ دوستی تھی اور اہل مکہ کے ساتھ بھی اچھے مراسم تھے ، اور دونوں طرف کے لوگ اسے محمد کا مخالف سمجھتے تھے۔ لہذ اوہ ان کے در میان نفاق کا نٹی ابونے میں کامیاب ہو گیا اور دونوں طرف کے لوگ ایک دوسرے سے بد گمان ہو گئے۔

اتفاق سے ہوا کے بہت زیادہ تیز چلنے سے بھی مدد مل گئی جو محاصرہ کرنے والوں کے لیے مشکلات پیدا کرنے کا باعث بنی۔ اور چو نکہ اہل ملّہ بنو قریظہ سے امداد ملنے سے بھی مایوس ہو چکے تھے، لہذاوہ ملّہ لوٹ گئے۔

مدینہ کا محاصرہ اٹھائے جانے اور قریش کا خطرہ ٹل جانے کے بعد حضور نے مسلح جنگووں کو بنو قریظہ کی جانب بھیجا۔ بنی قریظہ نے ابو سفیان کی مدہ کرنے سے انکار کر دیا تھا، اور اس وجہ سے جنگ کا پانسہ مسلمانوں کے حق میں پلٹ گیا تھا۔ چنانچہ اس مناسبت سے بنو قریظہ کو معاف کر دیا جاناچا ہے تھا، یا کم از کم وہ محمد سے نرم رویئے کے حقد ارتھے۔ لیکن اس کے باوجود پنیمبر نے انھیں تباہ کرنے کا فیصلہ کر لیا کیونکہ اُن کی مدینہ میں موجود گی مسلسل ایک خطرہ تھی۔ اس کے علاوہ اُن کی تباہی لو گوں کے دلوں میں اسلام کارعب طاری کر دے گی۔ مسلمانوں کو بہت زیادہ مال غنیمت ملے گا، اور اوس و خزرج کے لوگ اُس کے جنڈے کے نیچے متحدر ہیں گے۔

بنو نضیر کے نخلتانوں کو جلائے جانے کے فعل کو ذرہ بھر بھی قابل مذمت فعل نہیں گر دانا گیا کیونکہ بیہ حریف کو گفتنوں کے بل جھکانے کے لیے ضروری تھا۔اس کے متعلق اُن کے اعتراض اور واویلے کو بھی رد کر دیا گیا۔ حتیٰ کہ اس فعل کو جائز قرار دینے اور پینجبر کے اس فعل کی تائید اور صفائی میں آیات نازل ہوئی 123۔

<sup>123 :</sup> وہتی ہے جس نے اہل کتاب کے کافروں کو ان کے گھروں سے پہلا لنگلر جمع کرنے کے وقت نکال دیاحالا نکمہ شمھیں ان کے نگلنے کا مگمان بھی نہ تھااوروہ پمی سمجھر ہے تھے کہ ان کے قلعے انھیں اللہ سے بچالیس کے پچر اللہ کا عذاب اُن پر وہاں سے آیا کہ جہاں کا اُن کو مگمان بھی نہ تھااور ان کے دلوں میں جیبتہ ڈال دی کہ اپنے گھروں کو اپنے اور مسلمانوں کے ہاتھوں سے آپ اجاڑنے لگے کہی اے آتھوں والو

ہجرت کے دسویں سال مسلمانوں نے بنی ثقیف کے انگور کے باغات کا محاصرہ کر لیا تھا تو تب بھی اسی قسم کی شدت عمل استعمال ہوئی۔ پہلے اُن تک کھانے کی ترسیل روک دی گئی۔ لیکن جب بعد میں خبر ہوئی کہ محصورین کے پاس اناج کا کافی ذخیرہ موجود ہے اور ممکن ہے کہ محاصرہ طوالت اختیار کر جائے اور

عبرت حاصل کرو۔ اور اگر اللہ نے اُن کے لیے دلیں نکالا نہ لکھ دیاہو تاتواُ نھیں دنیاہی میں سز ادبتا اور آخرت میں تواُن کے لیے آگ کا عذاب ہے۔ یہ اس لیے کہ اُٹھوں نے اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کی اور جو اللہ کی مخالفت کرے توبے شک اللہ سخت عذاب دیخ والا ہے۔مسلمانوں تم نے جو تھجور کا پیڑ کاٹ ڈالا یااس کو اس کی جڑوں پر کھڑ ارہنے دیابیہ سب اللہ کے حکم سے ہوااور تا کہ وہ نافر مانوں کو ذ لیل کرے۔ اور جو کچھ اللہ نے اپنے رسول کو ان سے مفت دلا دیا سوتم نے اس پر گھوڑے نہیں دوڑائے اور نہ اونٹ لیکن اللہ اپنے ر سولوں کو غالب کر دیتا ہے جس پر چاہے اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔جومال اللہ نے اپنے رسول کو دیبہات والوں سے مفت دلا یاسووہ اللہ اور رسول اور قرابت والوں اور بتیموں اور مسکینوں اور مسافر وں کے لیے ہے تا کہ وہ تمھارے دولت مندوں میں نہ پھر تارہے اور جو کچھ شمھیں رسول دے اسے لے لواور جس سے منع کرے اس سے باز رہو اور اللہ سے ڈرو بیٹک اللہ سخت عذاب دینے والا ہے۔ وہ مال وطن جیوڑنے والے مفلسوں کے لیے بھی ہے جوایئے گھر وں اور مالوں سے نکالے گئے اللہ کا فضل اس کی رضامندی جانتے ہیں اور وہ اللہ اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں یہی سیچے (مسلمان) ہیں۔ اور وہ (مال) اُن کے لیے بھی ہے کہ جنھوں نے ان سے پہلے (مدینہ میں)گھر اور ا بیان حاصل کرر کھاہے جوان کے پاس وطن چھوڑ کر آتا ہے اس سے محبت کرتے ہیں اور اپنے سینوں میں اس کی نسبت کوئی خلش نہیں یاتے جو مہاجرین کو دیا جائے اور وہ اپنی جانوں پر ترجیح دیتے ہیں اگر جہ ان پر فاقہ ہو اور جو اپنے نفس کے لاچ کے سے بحیایا جائے لیں وہی لوگ کامیاب ہیں۔ اور ان کے لیے بھی جو مہاجرین کے بعد آئے (اور) دعاما نگا کرتے ہیں کہ اے ہمارے رب ہمیں اور ہمارے ان بھائیوں کو بخش دے جو ہم سے بہلے ایمان لائے ہیں اور ہمارے دلوں میں ایمانداروں کی طرف سے کینہ قائم نہ ہونے بائے اے ہمارے رب بے شک توبڑام پر بان نہایت رحم والا ہے۔ کیا آپ نے منافقوں کو نہیں دیکھاجو اپنے اہل کتاب کے کافر بھائیوں سے کہتے ہیں کہ اگرتم نکالے گئے تو ضرور ہم بھی تمھارے ساتھ نکلیں گے اور تمھارے معاملہ میں تبھی کسی کی بات ندمانیں گے اور اگرتم سے لڑائی ہوگی توہم تمہاری مد د کری گے اور اللہ گواہی دیتاہے کہ وہ سم اس جھوٹے ہیں۔اگر وہ نکالے گئے توبہ ان کے ساتھ نہ نکلیں گے اوراگر ان سے لڑائی ہوئی تو یہ ان کی مد د بھی نہ کریں گے اور اگر ان کی مد د کریں گے تو پلٹھ کھیم کر بھا گیں گے کچم ان کو مد د نہ دی جائے گی۔ البتہ تمحیاراخوف ان کے دلوں میں اللہ (کے خوف) سے زیادہ ہے بیاس لیے کہ وہ لوگ سمجھتے نہیں۔ وہ تم سے سب مل کر بھی نہیں لڑ سکتے مگر محفوظ بستیوں میں ما د بواروں کی آڑ میں ان کی لڑائی تو آپس میں سخت ہے آپ ان کو متنق سمجھتے ہیں حالانکہ ان کے دل الگ الگ ہیں یہ اس لیے کہ وہ لوگ عقل نہیں رکھتے۔ان کا حال تو پہلوں جیبا ہے کہ جھوں نے ابھی اپنے کام کی سزایائی ہے اور ان کے لیے (آخرت میں) در دناک عذاب ے۔ (اور) مثال شیطان کی سی ہے کہ وہ آد می سے کہتا ہے کہ تومنکر ہو جا چر جب وہ منکر ہو جاتا ہے تو کہتا ہے بے شک میں تم سے بری ہوں کیوں کہ میں اللہ سے ڈر تاہوں جو سارے جہاں کارب ہے۔ پس ان دونوں کا انجام یہ ہو تاہے کہ وہ دونوں دوزخ میں ہوں گے اس میں ہمیشہ رہیں گے اور ظالموں کی یہی سز اہے۔(الحتشیر - 2 تا 17)

مسلمان اپنی متلون مز اجی اور غیر مستقل مز اجی کی قومی خصلت کی وجہ سے جلد ہی تھکاوٹ اور بیز اری کا مظاہر ہ کریں، حضور نے انگور کے باغات جلانے کا حکم دے دیا۔

یہ باغات آ مدن کاسب سے بڑا ذریعہ تھے۔ چنانچہ بنو ثقیف نے کسی شخص کو حضور کے پاس بھیجا کہ وہ تباہی کے اس فعل سے ہاتھ تھینچ لیں اور تمام باغات مسلمان اپنے قبضے میں لے لیں۔ اس جنگ کے بعد پنجمبر نے طائف کا محاصرہ ختم کیا اور ملّہ چلے گئے۔ تا کہ وہاں اپنے ساتھیوں میں وہ مال نمنیمت تقسیم کریں جو قبیلہ بنو ہوازن سے ہاتھ آیا تھا۔ مالک بن عوف جو بنو ثقیف کے سر داروں میں سے تھا، کو پیغام بھیجا گیا کہ اگر اسلام قبول کر لو، تو تتحصیں تمہاری بیوی اور بچوں کو واپس لوٹانے کے علاوہ سو اونٹ بھی دیئے جائیں گے۔ مالک خفیہ انداز میں طائف سے روانہ ہوا اور حضور کی خدمت میں پیش ہو کر اسلام قبول کیا۔

تمام واقعات جھوں نے اسلام کو ایک رخ دیا تھا، کے متعلق اسناد موجود ہیں۔ یہ تمام روایات مستند اور صحیح ہیں۔ جو اُن وقتوں کے انسانوں کی ذہنیت ، اسلام کے پھیلنے کی وجو ہات اور محمد کے مشن کی کا میابی پر روشی ڈالتی ہیں۔ دسویں صدی ججری میں ملّہ کی فتح کے بعد قبیلہ ہوازن کو شکست دینے سے بہت زیادہ مظاہرہ مال غنیمت ہاتھ آیا۔ اور جب مال غنیمت کی تقسیم کا وقت آیا تو مسلمانوں نے لائے کا بہت زیادہ مظاہرہ کیا، جو پیٹیمبر کی نومسلموں کو بخشش کی وجہ سے بہت فکر مند تھے ، انہیں ڈر تھا کہ اُن کو کم حصہ ملے گا۔ کیا، جو پیٹیمبر کی نومسلموں کو بخشش کی وجہ سے بہت فکر مند تھے ، انہیں ڈر تھا کہ اُن کو کم حصہ ملے گا۔ کیونکہ حضور نے ابوسفیان، معاویہ ، حارث بن حارث بن حارث بن حارث بن عراور حویطب بن عبد العزی، جو فتح ملّہ کے بعد مجبوری کی وجہ سے ایمان لائے تھے، کوئی کس سواونٹ دیے گئے اور دو سرے نامور قریشیوں کو بھی اُن کے مرتبے کی نسبت سے نو ازا گیا۔ انصاری یہ دیکھ کر بہت ناراض ہوئے جس نامور قریشیوں کو بھی اُن کی مقتیاں سلجھانے اور لوگوں کورام کرنے کی صلاحیت کا پچہ دیت ہی موثر تقریر کی جو اُن کی قوت تدبیر ، مسائل کی گھیاں سلجھانے اور لوگوں کورام کرنے کی صلاحیت کا پچہ دیتی ہے۔ اُنھوں نور نے نیان کے آخر میں کہا: اے انسار کی جماعت اور میرے مد دگار ساتھیو، کیا شخصیں یہ پہند نہیں نے نے نیے بیان کے آخر میں کہا: اے انسار کی جماعت اور میرے مد دگار ساتھیو، کیا شخصیں یہ پہند نہیں نے نے نے بیان کے آخر میں کہا: اے انسار کی جماعت اور میرے مد دگار ساتھیو، کیا شخصیں یہ پہند نہیں

ہے کہ اونٹ اور بکریاں تو دوسروں کے حصے میں آئیں اور تم خدا کے پیغیبر کو اپنے ساتھ لے جاؤ؟۔ اور یوں اُن کے اندر مال غنیمت کے حرص کی آگ سر دہوئی <sup>124</sup>۔

دس سال محمد نے جو مدینہ میں گزارے، اس عرصہ کے دوران اُن کی باتیں اور روپے اُن کی سیاست و تدبیر کی قوت کا ثبوت ہیں۔ سیرت کی کتابیں ایسے واقعات سے بھری ہوئی ہیں، جنھیں پڑھ کر کوئی بھی معاملہ فہم انسان سوسے زیادہ ایسے واقعات ڈھونڈ ٹکالے گا، جن کاہم ذکر کر چکے ہیں۔

سورت النِّسَاء کی آیات 105 تا 108 کی تفییر بیان کرتے ہوئے اس کی شان نزول یوں بیان کرتے ہیں ۔ طعمہ بن ابیر ق نے ایک زرہ چرائی اور اُسے ایک یہودی کے ہاں چھپادیا۔ صاحب زرہ کو وہاں سے مل گئی اور طعمہ پر اس کی چوری کا شبہ ظاہر کیا گیا۔ تو اُس نے قسم کھائی کہ اُس نے چوری نہیں کی اور نہ ہی اس میں اُس کا ہاتھ ہے۔ تب اُس نے یہودی پر الزام لگایا اور لوگ فیصلے کی خاطر اُسے حضور کے پاس لے آئے۔ اُنھیں امید تھی کہ ایک یہودی کے مقابلے میں محمہ اُن کی طرف داری کرتے ہوئے اسے بہت اچھی طرح واضح ہو تا ہے کہ حضور نے ایسا نہیں کیا اور غیر منصفانہ جانبداری کے مقابلے میں انصاف کرتر ججے دی:

124: حضرت انس بن مالک رضی الله عند نے بیان کیا کہ فتح کم آرے دن جب آنحضرت صلی الله علیه وسلم نے قریش کو (غزوہ حنین کی) غلیمت کا سار اول ہے وہ بیان کیا کہ فتح اللہ کہ فتم اللہ تو عیب بات ہے انجی ہماری تلواروں سے قریش کا ننون کیک رہا ہے اور ہماراحاصل کیا ہوامال فغیمت صرف آنحص و یا جارہا ہے ، اس کی خبر جب آنحصرت صلی الله علیه وسلم کو لی تو آپ صلی الله علیه و سلم نے فرمایا جو تجھ لی ہے کیاوہ صحیح ہے ؟ انصار لوگ جھوٹ نہیں ہو لئے تھے انحول و سلم نے فرمایا جو خبر جھے لی ہے کیاوہ صحیح ہے ؟ انصار لوگ جھوٹ نہیں ہو لئے تھے انحول نے عرض کر دیا کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کو حقیح اطلاع کی ہے۔ اس پر آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کیا تم اس سے نوش اور راضی نہیں ہو کہ جب سب لوگ غلیمت کا مال لے کر اپنے گھروں کو داپس ہوں اور تم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو ساتھ لیے اپنے گھروں کو داپس ہوں اور تم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو ساتھ لیے اپنے گھروں کو داپس ہوں اور تم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو ساتھ لیے اپنے گھروں کو داپس ہوں اور تم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کو ساتھ لیے اپنے گھروں کو داپس ہوں اور تم لوگ رسول گا۔ (حتیج ایخاری، تمار میا قب الانصار)۔

إِنَّا ٱنْوَلْتَا ٓ اللَّهُ وَلا تَكُنَّ لِتَحُكُمَ بَيْنَ التَّاسِ مِمَا ٱللهُ وَلا تَكُن لِلْعَآبِنِينَ عَصِيمًا

(بے شک ہم نے تیری طرف سچی کتاب اتاری ہے تا کہ تولو گوں میں انصاف کرے جو پچھ مسمیں اللہ سچھادے اور توبد دیانت لو گوں کی طرف سے جھڑنے والانہ ہو)۔

سورت الجلجزات کی آیت 9 بھی اسی قسم کا مضمون لیے ہوئے ہے۔ جونہ صرف حضور کی سیاست اور تدبیر کو آشکار کرتی ہے بلکہ اس سے ہمیں اُن وقتوں کی ساجی حالت اور آغاز اسلام کے وقت پائے جانے والے تعصیات کا بھی پیتہ چلتا ہے۔

وَإِنْ طَآيِفَتانِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُوْا فَاصَلِحُوْا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتْ لِحَدْدِهُمَا عَلَى الْأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِيْ تَبَغِيْ حَتَّى تَغَيِّ وَإِلَى آمُر اللَّهِ فَإِنْ فَآءَتُ فَأَصْلِحُوْا بَيْنَهُمَا بِالْعَدُل

(اور اگر مسلمانوں کے دو گروہ آپس میں لڑ پڑیں توان کے در میان صلح کرا دو پس اگر ایک ان میں دوسرے پر ظلم کرے تواس سے لڑو جو زیادتی کر تاہے بیہاں تک کہ وہ اللہ کے حکم کی طرف رجوع کرے پھراگر وہ رجوع کرے توان دونوں میں انصاف سے صلح کرا دو)۔

یہ آیت اپنے طور پر بہت واضح اور حکیمانہ ہے۔ تفسیر جلالین میں ایک واقعے کو اس کی شان نزول بتایا گیا ہے۔ اس واقعے کا ذکر اس لحاظ سے سود مند رہے گا کہ اس سے نہ صرف اُن وقتوں کے ساجی حالات آشکار ہوتے ہیں بلکہ یہ اسلام کے آغاز کے تعصب اور جانبداری کی جانب بھی اشارہ کر تاہے۔

"حضور گدھے پر سوار تھے اور عبداللہ بن ابی کے پاس سے گزرے تو اُس وقت گدھے نے پیشاب کر دیا۔ عبداللہ بن رواحہ بھی وہیں موجود تھااور دیا۔ عبداللہ بن رواحہ بھی وہیں موجود تھااور اُس نے ابن ابی نے ابن ابی نے اپناہاتھ ناک پر رکھ دیا۔ عبداللہ بن رواحہ بھی وہیں موجود تھااور اُس نے ابن ابی سے یہ کہا: "خدا کی قشم، حضور کے گدھے کے پیشاب کی بواس عطر سے زیادہ خوشبودار ہے جو تم نے استعمال کیا ہوا ہے۔ دونوں گروہوں کے در میان لڑائی شروع ہوگئی اور فریقین نے جو توں اور کھجور کی شاخوں سے ایک دوسرے کومار ناشر وع کر دیا"۔

یہ حالات وواقعات اس بات کی طرف نشاندہی کرتے ہیں کہ جیسے جیسے پیغیبر کی شان میں اضافہ ہوتا گیا،

لوگ اُن سے خوف کھانے لگے۔ چنانچہ فتح ملّہ کے بعد بجیر بن زہیر بن ابی سلمی نامی شاعر نے اپنے بھائی

کعب بن زہیر کو لکھا کہ جن لوگوں نے پیغیبر کی جبولکھی ہے یا اُسے آزار دیاہے، پیغیبر اُنھیں قتل کروار ہا

ہے، تمام وہ شعراء جو ایبا کرتے رہے ہیں وہ ملّہ سے بھاگ گئے ہیں۔ تم اگر محفوظ رہنا چاہتے ہو تو اُس

کے پاس جاکر امان طلب کروکیو نکہ وہ کسی ایسے انسان کو قتل نہیں کرواتا جو اپنے ماضی پر شر مندگی کا
اظہار کرے اور معافی کا طلب گار ہو۔ بصورت دیگر اپنی تھاظت کرواور اس علاقے میں مت نظر آؤ۔

۔۔۔۔ کعب نے پیغیبر کی مدح میں ایک قصیدہ لکھا، اسلام قبول کیا اور جان کی امان یائی۔

(یہ قصیدہ 'نبودہ'' کے نام سے مشہور ہے۔ جسے سن کر حضور بہت خوش ہوئے اور انعام کے طور پر اپنی چادر کعب کوعطا کی جسے عربی میں بر دہ کہتے ہیں) 125۔

125: جب کعب کو خط موصول ہوا تو آس پر زندگی ننگ ہو گئی اور اُس کو اپنی جان کی فکر لاحق ہو گئی اور اُس کے مخالف افواہیں پھیلانے گئے کہ وہ متفول اور موت کے منہ ہیں ہے۔ جب اُس کو کو کی چارہ کار نہ رہا تو اُس نے رسول اللہ کی شان ہیں ایک مدحیہ قسیدہ لکھا۔ اُس میں کہ خوف ویاس اور دشمنوں کی افواہوں کا ذکر کیا۔ پھر وہ مدینہ آیا اور اپنے ایک جبنی دوست کا مہمان ہوا۔ وہ دوست اُس کور سول اللہ ہیں، اُٹھو اور ان کی امان طلب نماز نجر میں لے آیا، رسول اللہ کے پاس قسط اور ان کی امان طلب کرو"۔ چہنا نچہ وہ رسول اللہ کے پاس آیا اور آپ کے پاس بیٹھ کر اپناہتھ رسول اللہ کے ہاتھ میں دے دیا۔ آپ اُس کو پیچائے تنہ تھے، اُس کرو"۔ چہنا نچہ وہ رسول اللہ کعب بن زہیر تو یہ کر کے مسلمان ہو کر جان کی امان کے لیے آیا ہے۔ اگر میں اُس کو لے آوں تو کیا آپ اُس کی معذرت قبول کر لیس گے"۔ یہ مُن کررسول اللہ نے کہا:" یارسول اللہ میں نہ کعب بن زہیر ہوں "۔ ایک انصاری کی معذرت قبول کر لیس گے "۔ یہ مُن کررسول اللہ نے کہا:" یارسول اللہ اور ان ایس کی تھی۔ چہنا نچہ پھر نے تائے ہو کر آیا ہے "۔ یہ مُن کر کعب بن زہیر انصار پر ناراض ہو گیا کہ کی مہاجرنے اُس کے خلاف کو کی بات نہیں کہی تھی۔ چہنا نچہ پھر کے ایس فور کی بات نہیں کہی تھی۔ چہنا نچہ پھر کے ایس فور کی بات نہیں کہی تھی۔ چہنا نچہ پھر کے این قسیدہ لامید رسول اللہ کے سامند پیش کیا۔ (البدایہ والنہ ایس ایس کا مان کشی کے خلاف کو کی بات نہیں کہی تھی۔ چہنا نچہ پھر کے این قسیدہ لامید رسول اللہ کے سامند پیش کیا۔ (البدایہ والنہا دین اما علی این کشی)۔

یہ سادہ لوح اور آزاد منش لوگ تکلفات سے ناواقف تھے۔ چنانچہ اسلام کے ابتدائی دور میں وہ اپنے رہر کے ساتھ بے تکلفی سے پیش آتے تھے اور قر آنی امر و نہی کی اطاعت کے علاوہ کسی چیز کو اپنے اوپر فرض نہیں سیجھتے تھے۔ یوں وہ مجمد کو اپنوں میں سے ایک گر دانتے تھے۔ لیکن یہ بدوی طریقہ زیادہ دیر تک قائم نہیں رہ سکتا تھا۔ پیروکاروں کے لیے لازمی ہو گیا تھا کہ وہ اپنے امیر یار کیس کو ویسا احرّام دیں جس کا وہ خواہش مند تھا۔ سورت الحجوزات کی آیات ایک تاپانچ، جو ان اصولوں اور آداب کے متعلق ہے ، نازل ہوتی ہیں اور اُن کے رویوں کی حدود متعین کی جاتی ہیں

1: يَايُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْ الاتُّقَدِّمُوْ ابَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَمَسُوْلِهِ ـ

(اے ایمان والو، اللہ اور اس کے رسول کے سامنے پہل نہ کرو)۔

مطلب واضح ہے کہ کسی کو بھی اجازت نہیں ہے کہ وہ بات یا کام کے حوالے سے اللہ سے سبقت لینے کی کوشش نہ کرے۔ یہاں حضور بیہ چاہ رہے ہیں کہ کوئی باتوں میں اُن سے پہل نہ کرے اور نہ ہی اُن کی اجازت کے بغیر کوئی کام کیا جائے۔

2: يَا يَّهُمَا الَّذِيْنَ اَمْتُوْ الاَتَرْفَعُوْ اَاصُوالَّكُمْ فَوْقَ صَوْتِ التَّبِيِّ وَلاَ يَجْهُرُوْ النَّهِ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بِتَعْضِيهِ. (اے ایمان والواپنی آوازیں نبی کی آوازسے بلندنہ کیا کرواور نہ بلند آوازسے رسول سے بات کیا کرو جیسا کہ تم ایک دوسرے سے کیا کرتے ہو)۔

یعنی عمر بن خطاب کی مانند با تیں مت کرو، جنھوں نے صلح حدیبیہ کے موقع پر اپنی رائے کو بہتر گر دانتے ہوئے چغیبر سے با آواز بلند اختلاف کا اظہار کیا تھا اور پیغیبر کو"یا ہول اللهِ" کی بجائے"مجمد" کہہ کر مخاطب کیا تھا۔

3: إِنَّ اللَّذِينَ يَغُضُّونَ آصُوالَّهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ أُولَلِكَ الَّذِينَ امْتَكَنَ اللهُ قُلُونَهُمْ لِلتَّقُوى هُنَمْ مَّغْفِرَةً
 وَ آجُرٌ عَظِيْهٌ ـ

(جولوگ اپنی آوازیں رسول اللہ کے حضور دھیمی کر لیتے ہیں یہی لوگ ہیں کہ اللہ نے ان کے دلوں کو پر ہیز گاری کے لیے جانچ لیا ہے ان کے لیے بخشش اور بڑا اجرہے)

پتہ چلتا ہے کہ بدوؤں کے ہاں مؤ دبانہ انداز میں بولنے کارواج نہیں تھا۔ وہ حضور کے سامنے بھی اونچی آواز میں بولا کرتے تھے۔لیکن حضور کی تحریک کے طاقت کپڑنے کے بعد اُن کاادب کر نالاز می تھہرا۔

4: إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُوْنَكَ مِنْ وَّرَاءِ الْحُجُراتِ ٱكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُوْنَ ـ

(جولوگ تم کو حجروں کے باہر سے آواز دیتے ہیں ان میں اکثر بے عقل ہیں)۔

حضور کا گھر ان کی بیویوں کے جمروں پر مشتمل تھا۔ بدّواُن کے گھر کے بیچھے آ کر زور سے آواز لگاتے:
"اوئے محمد"۔ حضور اس بات کو نالپند کرتے تھے۔ لیکن ان کے اس رویے کوان کی بے عقلی قرار دیتے
ہیں، اور حضور صیح کہہ رہے ہیں۔۔۔۔ مجھ سے غلطی ہو گئ، یہ خدائی کلام ہے۔ خدا کو یہ پہند نہیں آرہا
کہ کوئی اُس کے بیغیبر سے اس طرح پیش آئے۔ کیونکہ اس سے بیغیبر کی ثنان میں کمی ہوتی ہے اور چونکہ
اُس کا پیغیبر اب کامیاب ہو چکا تھا، اور اب یہ وہ نہیں رہا تھاجو دو سرے لوگوں کی طرح اپنے ساتھیوں
کے ساتھ مل کر خندتی کھود تا تھا اور امنی اٹھا تا تھا۔

5: وَلَوْ ٱلْكُلْمُهُ صَهَرُوْا حَتَّى تَغَوُّجَ الْيَهِمُ لِكَانَ مَعَيْرًا لَأَنْ عَفُوْرٌ مَّ مَّحِيْهٌ \_ (اورا گروه صبر كيه رہتے يہال تك كه تم خود نكل كران كے ماس آتے تو مەان كے لئے بہتر تھا) \_

سورت المجاَدلة کی آیت 12 اُنھی آداب کوواضح انداز میں بیان کرتی ہے۔ کہ اگر کوئی مومن پیغیبر سے علیحد گی میں ملنا جاہتا ہے تو پہلے صدقہ دے۔

ياً اَيِّهَا اللَّهِ مِن آمَنُوا إذا ناجَيتُهُ الرِّسُولَ فَقَدَّ مُوابَينَ يَدَى نَجُويكُم صَدَقةٍ - (اس ايمان والو،جب تم رسول سے تخلیہ میں بات کر و توبات کرنے سے پہلے کچھ صدقہ دو)۔ لگتاہے یہ تجویز مسلمانوں پر گراں گزری تھی اور وہ اس سے ناراض ہوئے تھے۔ چنانچہ اسی سورت کی آیت 13 سے اس رسم کو منسوخ کر دیا گیا۔

أَأَشْفَقَتُهِ أَن تُقَدِّمُوا بَينَ يَدَى يَجُواكُهِ صَدَقاتٍ فَإِذِلْهِ تَفْعَلُوا وَتابَ اللَّهُ عَلَيكُهِ - (كياتم ڈرگئے اس بات سے كه تخليه ميں گفتگو كرنے سے پہلے شخص صدقات دينے ہوں گے ؟ اچھا، اگرتم ايبانه كرواور الله نے تم كواس سے معاف كرديا) ـ

پنیمبرسے ملا قات کے حوالے سے ہمیں سورت الأحزَ اب میں بھی ہدایت ملتی ہے۔

يَآيُّهَا الَّذِيْنَ اَمَنُوْا لاَتَنْخُلُوا ابْيُوْتَ النَّبِيِّ اِلْاَ اَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ اِلْى طَعَامٍ غَيْرَ نظِرِيْنَ اِنْلُهُ وَلَٰكِنْ اِذَا دُعِيْتُمْ فَاذْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوْا وَلاَمْسُتَأْنِسِيْنَ لِحَرِيْتٍ اِنَّ ذِلِكُمْ كَانَ يُؤْذِى النَّبِيَّ فَيَسْتَنَى مِنَكُمْ وَاللّٰهُ لاَ يَسْتَنَى مِنَ الْحُقِّ۔

(اے ایمان والو نبی کے گھروں میں داخل نہ ہو گراس وقت کہ تمہیں کھانے کے لیے اجازت دی جائے نہ اس کی تیاری کا انتظام کرتے ہوئے لیکن جب تمہیں بلایا جائے تب داخل ہو پھر جب تم کھا چکو تو اٹھ کر چلے جاؤ اور باتوں کے لیے جم کر نہ بیٹھو کیوں کہ اس سے نبی کو تکلیف پہنچتی ہے اور وہ تم سے شرم کرتا ہے اور حق بات کہنے سے اللہ شرم نہیں کرتا:الاُحوزَاب۔53)۔

اس آیت کو کسی شرح یا تفییر کی ضرورت نہیں ہے۔ یہ آیت واقعات کے متعلق خود بتارہی ہے۔ صحابی چاہتے تھے کہ حضور کے ساتھ بے تکلفی سے پیش آئیں، اُن کے گھر میں جب چاہیں داخل ہوں، جب تک کھانا کیک نہیں جاتا تب تک بیٹھ کر انتظار کریں، اور کھانا کھانے کے بعد بیٹھ کر گی بازی کریں ک<sup>20</sup>۔

<sup>126:</sup> انس بن مالک نے کہا کہ اس آیت لیخی آیت پر وہ (کے شان نزول) کے متعلق میں سب سے زیادہ جانتا ہوں، جب زینب سے رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے نکاح کیا اور وہ آپ کے ساتھ آپ کے گھر ہی میں تھیں تو آپ صلی الله علیہ وسلم نے کھانا تیار کر وایا اور قوم کو بلایا

یہ باتیں پیغیبر کی شان کے خلاف تھیں جو اب ایک ریاست کا سربراہ بھی بن چکے تھے۔ پیغیبر اور پیروکاروں کے در میان پرائیولی کی ضرورت تھی۔ پیغیبر یہ کہنے سے شرماتے تھے لیکن خدا کو ایسا کہنے میں کسی قتم کی شرم نہیں تھی۔ یادوسرے لفظوں میں حضور خدائی الفاظ کے ذریعے اُنھیں حاکم ریاست کے ساتھ پیش آنے کے آداب سکھارہے ہیں۔ اس آیت کے اگلے جھے کا مطلب گو کچھ اور ہے لیکن وہ اس استنباط کی تائید کرتی ہے۔

وَإِذَا سَا لَتُمُوْهُنَّ مَتَاعًا فَاسِئُلُوهُنَّ مِنْ قَرَآءِ حِجَابٍ دٰلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوْبِكُمْ وَقُلُوْبِهِنَّ۔ (اور جب نبی کی بویوں سے کوئی چیز مانگو تو پر دہ کے باہر سے مانگا کرواس میں تمہارے اور اُن کے دلوں کے لیے بہت یا کیزگی ہے)۔

اس سلسلے میں عائشہ سے روایت کر دہ ایک حدیث ہے: "میں اور حضور ایک ہی برتن میں کھانا کھارہے سے کہ وہاں سے عمر کا گزر ہوا۔ حضور نے اسے کھانے کی دعوت دی۔ کھانے کے دوران میری اور عمر کی انگلی ٹکرائی۔ عمر نے کہا: کاش، اگر میری بات پر کان دھرے جاتے تو آپ کو کوئی آئکھ نہ دیکھ سکتی "۔ چنانچہ اس کے بعد پر دے والی آیت نازل ہوئی۔

عبداللہ بن عباس کہتے ہیں کہ عمر نے حضور سے کہا: تمھاری پیویاں دوسری عور توں کے مانند نہیں ہیں۔ اِنھیں یر دہ کر اؤلیذا پر دے کی آیت نازل ہوئی۔

(کھانے سے فارغ ہونے کے بعد) لوگ پیٹھے ہا تیں کرتے رہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہاہمر جاتے اور پھر اندر آتے رہے (تا کہ لوگ اللہ جائیں) لیکن لوگ پیٹھے ہاتیں کرتے رہے۔ اس پر ہے آیت نازل ہوئی" یا آپیا الذین آمنو الا تدی بحلو ابیوت النبی إلا اُن یؤذن لکھ إلی طعامہ غید داخلوین إنا 8" کہ" اے ایمان والو! نبی کے گھروں میں مت جایا کرو۔ موائے اس وقت کے جب شخصیں (کھانے ک لیے) آنے کی اجازت دی جائے۔ ایسے طور پر کہ اس کی تیاری کے منتظر نہ رہو۔" اللہ تعالیٰ کے ارشاد" مین وہ اء حجاب" تک اس کے بعد پر دوڈال دیا گیا اور لوگ کھڑے ہوئے۔ (صحیح بخاری) کتاب تغییر القرآن )۔ "يا نِساء النَّبِيِّ لَسَنُّقَ كَأَكِدٍ مِتَالنَّسَاء " (اك يَغِيم كي بيويو تم اور عورتوں كي طرح نہيں ہو: الاُحزاب-32)-

حضور کی بیویاں دوسری عور توں کی طرح کیوں نہیں تھیں، کیونکہ محمد دوسرے مردوں کی طرح نہیں عصور کی بیویوں کو جمی عصد البند ہونا چاہیے، اور اُن کی بیویوں کو بھی مشرق کی شہزادیوں کی مانند پر دے میں ہونا چاہیے۔ چنانچہ اسی مناسبت سے سورت الأحزَاب کی آیت محرق کی شہزادیوں کی مانند پر دے میں فرمایا گیاہے۔

وَهَا كَانَ لَكُهُ أَنْ ثُوُّذُوْا مَسُوْلَ اللهِ وَلَآ أَنْ تَنْكِحُوْ اَزُوَا جَهُ مِنْ بَعْلِ ﴾ اَبَدًا۔ (تم رسول الله کو ایذانه دواور نه تم اُس کی موت کے بعد اُس کی بیوبوں سے زکاح کرو)۔

یہ بہت بڑا گناہ ہے اور محمد اس مسلے پر اس قدر حساس تھے کہ اُٹھوں نے اسر ائیلی باد شاہوں کی طرح کسی کوحق نہیں دیا، کہ اُن کی موت کے بعد کوئی اُن کی بیو بیوں سے ہم بستر ہو۔

دوسرے لوگوں کے مقابلے میں برتری اور امتیاز کا اظہار قر آن کی اس عبارت میں شدت سے محسوس ہو تاہے جس سے بے اعتنائی اور حقارت ٹیکتی ہے۔

قَالَتِ الْأَعْرَابُ امِّنَّا قُلْلَهُ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوٓا ٱسْلَمْنَا وَلِمَّا يَانُحُلِ الْرَيْمَانُ فِي قُلُوْبِكُمْ \_

(بدّو بولے ہم ایمان لے آئے ہیں کہہ دوتم ایمان نہیں لائے بلکہ یوں کہو کہ ہم مطیع ہوئے اور ابھی ایمان تھوارے دلوں میں کہاں داخل ہوا:الحجوزات۔14)۔

جب نئے اسلام قبول کرنے والوں نے، ہم نے طاقت اور جنگ کی وجہ سے اسلام قبول نہیں کیابلکہ اپنی مرضی سے اسلام قبول کیا ہے، کی مناسبت سے چاہا کہ اپنے اسلام قبول کرنے کا اظہار رسول اللہ کے سامنے کریں اور اُن براحسان جنائیں توسورت الحجز اُت کی آیت 17 نازل ہوتی ہے۔

يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنُ ٱسْلَمُوا قُلُ لَا تَمَنُّوا عَلَىَّ اِسْلاَمَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَالْكُمْ لِلْإِيْمَانِ اِنْ كُنْتُمُ صادِقِيْنَ-

( بیلوگ شمھیں احسان جتاتے ہیں کہ مسلمان ہو گئے ہیں کہہ دو مجھے پر اپنے اسلام لانے کا احسان نہ جتلاؤ بلکہ اللّٰد تم پر احسان رکھتاہے کہ اس نے شمھیں ایمان کارستہ دکھا یا بشر طبیکہ تم سیجے ہو)۔

یہ خشک ابجہ اور بے اعتنائی کا اظہار کرنے والا محمد کہاں اور وہ جذبات کی گرمی سے سرشار اور نصیحتوں سے بھر پور وعظ کرنے والا محمد کہاں۔ وہ محمد جو بھی کعبہ کی دیوار کے ساتھ طیک لگا کر ارمیانبی کی طرح سورت الفجر سنایا کرتا تھا جس سے پندونصائح جھڑتے تھے اور جس سے انسانیت کی راہ ورسم کا اظہار ہوتا تھا۔

اَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَى مَبُّكَ بِعَادٍ لِمَهَ ذَاتِ الْعِمَادِ الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَادِ وَثَمُّوْدَ النَّانِينَ جَابُوا الصَّخَرَ بِالْوَادِ وَفِرْ عَوْنَ ذِى الْآوْتَادِ النَّذِيْنَ طَعَوْا فِي الْبِلَادِ فَاكْتُنُوْا فِيْهَا الْفَسَادَ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ مَبُّكَ سُوطَ عَنْ الْبِ لِنَّ الْمُورِ عَنْ مَنْ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ مَنْ الْمِيْنِ مَا الْمِسْكِيْنِ وَالْمُورُ مَا وَ الْمُنْ مَنْ الْمُلْوَلُقُ الْمُنْفِيقَ مَا الْمُسْكِيْنِ وَالْمُورُ مَا وَالْمُنْفِقُ مَا اللَّهُ مَنْ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ وَالْمُلُونُ الْمُلْوَلُ مَنْ الْمُنْفَاقُ مَنْ الْمُلْوَلُ مَنْ الْمُلْوَلُ مَنْ الْمُلْوَلُ مُنْ الْمُلْوَلُ مَنْ الْمُنْفِقُ مَنْ الْمُلْوَلُ مُنْ الْمُنْفِقُ مَنْ الْمُلْوَلُ مُنْ الْمُنْفِقُ مَنْ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِقُ مَنْ الْمُنْفِقُ مَنْ الْمُنْفِقُ مَنْ الْمُنْفِقُ مُنْ الْمُنْفَاقُولُ الشَّعْلُ مَنْ الْمُنْفِقُ مِنْ الْمُنْفِقُ مَا الْمُنْفِقُ مَنْ الْمُنْفِقُ مُنْ الْمُنْفِي وَالْمُنْمُ وَمَالِي مَالِمُنْ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفِقِ مَنْ الْمُنْفِقِ مَالْمُنْفُولُ اللَّمِنْ الْمُنْفَاقِلُ مُنْ الْمُنْفَعُونُ الْمُنْفَاقِ الْمُنْفَاقِمُ مُنْ الْمُنْ مُنْ الْمُنْفُولُ اللَّوْمُ الْمُنْفَاقِلُ مُنْ الْمُنْفَاقِمُ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِقِ مُنْ الْمُنْفِقِ مُنْ الْمُنْفَاقِمُ الْمُنْفِقِ مُنْفِي الْمُنْفِقِ مُنْ الْمُنْفِقِيقُ الْمُنْفَاقِلُ مُنْفُلِكُمُ اللْمُنْفِقِيقُ الْمُنْفِقُ مُنْ الْمُنْفِقِيقُ الْمُنْفِقِ مُنْفِقِيقُونُ اللَّهُ الْمُنْفِقِ مُنْ الْمُنْفِقِ مُنْ الْمُنْفِقُ مُنْفُلِكُمُ اللْمُنْفُلِيقُونُ الْمُنْفِقِيقُ مُنْ الْمُنْفِقِقِيقُ اللْمُنْفُولُ اللْمُنْفِقِيقُ مِنْ الْمُنْفِقِ مُنْ الْمُنْفِقِ مُنْفُولُ مُنْفِقُ الْمُنْفُلُولُ اللْمُنْفُلِقُ الْمُنْفُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلُولُ اللْمُنْفُلِكُولُ اللْمُنْفُلِي الْمُنْفُلُولُ مُنْفِقُولُ مُنْفِقُولُ مُنْفُلِكُمُ الْمُنْفُلِمُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلُولُ اللْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفُلِمُ الْمُنْفُلُولُ اللْمُنْفُلُولُ اللْمُنْفُلُولُ الْ

(کیاتم نے نہیں دیکھا کہ تمہارے پرورد گارنے عاد کے ساتھ کیا کیاجو نسل ارم سے ستونوں والے تھے کہ ان حبیباشہر وں میں پیدا نہیں کیا گیا اور شمو د کے ساتھ جھوں نے پھر وں کو وادی میں تراشا تھا اور فرعون کے ساتھ جو خیمے اور میخیں رکھتا تھا۔ ان سب نے ملک میں سر کشی کی پھر اُنھوں نے بہت فساد پھیلا یا پھر اُن پر تیرے رب نے عذاب کا کوڑا پھینکا بے شک تمہارارب تاک میں ہے۔۔۔ ہر گزنہیں بلکہ تم بیتیم کی عزت نہیں کرتے اور نہ مسکین کو کھانا کھلانے کی تر غیب دیتے ہو اور میت کا تر کہ سب سمیٹ کر کھاجاتے ہو اور مال سے بہت زیادہ محبت رکھتے ہو: الفَجور ۔ 6 تا 14 اور 17 تا 20)۔

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ اس ترتیب سے ادا ہوئے جملوں اور ان کی خوش آ ہنگی کا لفظ بہ لفظ یا جملہ بہ جملہ ترجمہ نہیں کیا جاسکتا۔

مدینہ میں نازل شدہ ضوابط کا تعلق عملی و انتظامی پہلو سے ہے۔ جس سے ان بے لگام بدوؤں کی خود غرضی اور خود سری کولگام ڈالی گئی ہے۔ چنانچہ سورت الدِّستاء کی آیت 94 میں اس کی وضاحت کی گئی ہے۔

يَآيُّهَا الَّذِيْنَ اَمْنُوَ الِدَاضَرَبُهُمْ فِي سِينِلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلا تَقُولُوا لِمِنَ الْفَى اليَّكُمُ السَّلَمَ لَسَتَمُؤُمِنَا تَبَعَّوُنَ عَرَضَ الْحَيْوَةِ اللَّانَيَا فَعِنْدَ اللهِ مَعَانِمُ كَثِيْرَةٌ كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِّنْ قَبَلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيَّمُوا إِنَّ اللهُ كَانَ عِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرًا

(اے ایمان والو! جب اللہ کی راہ میں جہاد کے لیے نکلو تو تحقیق کر لیا کرو، اور جو تم پر سلام کہے اس کو مت کہو کہ مسلمان نہیں ہے تم دنیا کی زندگی کا سامان چاہتے ہو سواللہ کے ہاں بہت غنیمتیں ہیں تم بھی تو اس سے پہلے ایسے ہی تھے پھر اللہ نے تم پر احسان کیالہذا تحقیق سے کام لیا کرو بے شک اللہ تم ھارے کاموں سے بہلے ایسے ہی جب کے اللہ تم سام کیالہذا تحقیق سے کام لیا کرو بے شک اللہ تم ھارے کاموں سے باخبر ہے )۔

یہ آیت حضور کے چند ساتھیوں کے متعلق نازل ہوئی جو سفر کے دوران بنی سلیم کے ایک شخص سے ملے جس کے پاس بھیٹریں تھیں۔ اُس نے اُنھیں سلام کیا جس انداز سے مسلمان ایک دوسرے کو کرتے ہیں۔ اُنھوں نے کہا کہ اس شخص نے ڈرکے مارے سلام کیا ہے۔ چنانچیہ اُنھوں نے اُس شخص کو قتل کر دیااور اُس کی بھیٹروں کومال غنیمت کے طور پرلے آئے۔

سورت الجہورَات میں اور آیات بھی ہیں جو زندگی کے آداب سکھاتی ہیں، اس قسم کی آیت نمبر 11 ہے۔ یہ آئیت بنی تمبر 11 ہے۔ یہ آیت بنی تمبر کا کہ متعلق ہے جنھوں نے عمارہ اور صہیب نامی غریب مسلمانوں کا مذاق اڑا یا اور اُن کی تحقیر کی۔

يَايَّهُمَا الَّذِيْنَ اَمَنُوا لا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّنْ قَوْمٍ عَسَى اَنْ يَكُونُوْا خَيْرًا قِنْهُمْ وَلا نِسمَاءٌمِّنْ بِّسمَاءٍ عَسَى اَنْ يَكُنَّ خَيْرًا قِنْهُنَّ وَلاَ تَلْمِرُوۤ اَ اَنْفُسَكُمُ وَلا تَنَابَرُوْ ا بِالْأَلْقَابِ بِئُس الاِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْاِيْمَانِ

(اے ایمان والوایک قوم دوسری قوم سے تمسخر نہ کرے ممکن ہے کہ وہ لوگ ان سے بہتر ہوں اور نہ عور تیں دوسری عور توں سے ٹھٹھا کریں کچھ بعید نہیں کہ وہ ان سے بہتر ہوں اور ایک دوسرے کو طعنے نہ دواور نہ ایک دوسرے کابر انام رکھوا بمان لانے کے بعد بر انام (رکھنا) گناہ ہے)۔

قر آن کی در جنوں آیات بول چال، نشست وبر خاست، ایک دوسرے سے پیش آنے اور حسن اخلاق کا جہاں درس دیتی ہیں۔ وہیں ہمیں حضور کے زمانے کے عربی معاشرے کے ساجی حالات کے متعلق بھی پیۃ چلتاہے۔

## اسلام میں عورت

واستوصوا بالنساء خيراً فانهن

## عوان لايمكن لانفسهن شيئاً

د سویں صدی ہجری، ججۃ الوداع کے موقع پر پیغیر نے عور توں کی بوں تعریف کی کہ اُن کے ساتھ نیکی سے پیش آؤ، وہ قیدی ہیں اور اپنے طور پر کوئی اختیار نہیں رکھتیں:جامع الاعبار <sup>127</sup>۔

اسلام سے پہلے کے عرب معاشر ہے ہیں عورت کی حیثیت یا وجود آزادانہ نہیں تھا۔ وہ مر دول کی ملکیت شار ہوتی تھیں اور اُن کے ساتھ کسی بھی فتم کا سلوک جائز اور رائج تھا، خواہ وہ سلوک انسانیت کی راہ و رسم سے کتناہی دور کیول نہ ہو۔ شوہر کے مرنے کے بعد عور تیں بھی باقی ترکے کی مانند وارث کو منتقل ہو جاتی تھیں۔ وارث بغیر مہر ادا کیے اُنھیں اپنی بیوی بنانے کا مجاز تھا۔ اور اگر عورت اس پر رضامندی کا اظہار نہ کرے اور کسی اور مر دسے شادی کر ناچاہے تو اُسے یہ اجازت اسی صورت میں ملتی تھی کہ خاوند سے اگر اُسے کچھ ترکہ ملاہے تو اسے اپنے وارث کے حوالے کر دے وگر نہ وہ زندگی بھر قید میں رہے گی اور اُس کی میر اٹ کا مالک بن جائے گا۔ سورت البِّستاء کی آیت اور اُس کی میر اُٹ کا مالک بن جائے گا۔ سورت البِّستاء کی آیت اور اُس کی میر اُٹ کا مالک بن جائے گا۔ سورت البِّستاء کی آیت

يَآيَّهَا الَّذِيْنَ امَّتُوْ الاَيَحِلُّ لَكُمْ اَنْ تَرِثُوا اللِّسَآءَ كَرْهَا وَلاَتَعْضُلُوْهُنَّ لِتَالُهَبُوْ ابِبَعْضِمَاۤ اتَيْتُمُوْهُنَّ لِلاَّانَ يَّأْتِيْنَ بِهَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوْهُنَّ بِالْمُعُرُوْفِ

<sup>127:</sup> احادیث کا مجموعہ جے چھٹی صدی جری میں شیخ تاج الدین محد بن حیدر شعیری نے تالیف کیا تھا۔

اے ایمان والو! شخصیں حلال نہیں کہ عور توں کے وارث بن جاؤز بردستی اور عور توں کورو کو نہیں اس نیت سے کہ جو مہران کو دیا تھا اس میں سے کچھ لے لو مگر اس صورت میں کہ صریح بے حیائی کا کام کریں اور ان سے اچھابر تاؤکرو۔

سورت النِّسَاء كى آیت 34 كى به عبارت" اَلرَّجالُ قَوْاهُونَ عَلَى النَّسَاء" (مردعورتوں پرحاكم بیں) اس اصول كو بر قرار ركھتى ہے كه مرداورعورت تمام معاشرتى حقوق ميں برابر نہيں ہیں۔ اس آیت میں عورتوں پر تسلط اور سیادت كى دلیل مختصراً بیان كى گئى ہے۔" بِمافَضَّلُ اللهُ بَعضَهُم عَلَى بَعضٍ وَ بِما اَنفقُوا مِن اَمُو الْحِم " (اس واسطے كه الله نے ایک کو ایک پر فضیلت دى ہے اور اس واسطے كه اُنھوں نے اپنے مال خرج کے بیں)۔ اس كا پہلا حصه مبهم ہے كيونكه اس میں فرمایا گیا ہے: كيونكه الله نے انسانوں كوبر ابر پر بی دی گئی ہے۔
پیدا نہیں كیا بعض كو بعض پر برترى دى گئى ہے۔

تفیر جلالین کے مطابق مرد کی عورت پر فضیلت کی وجہ عقل، علم اور انتظامی صلاحیت ہے۔ زمخشری اور بیضاوی 128 اور چند دوسرے مفسرین مرد کی عورت پر برتری کو تفصیل سے بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مرد کی عورت پر برتری ویسے ہی ہے جیسے حاکم کی رعایا پر۔ پھر وہ فلسفہ طرازی کرتے اس کی وجہ بیل کہ مرد کی عورت پر برتری ویسے ہی ہے جیسے حاکم کی رعایا پر۔ پھر وہ فلسفہ طرازی کرتے اس کی وجہ تراشتہ ہوئے کہتے ہیں کہ مردعقل، طاقت اور تدبیر سے آراستہ ہیں، اسی وجہ سے نبوت، امامت اور حاکمیت اُنھی کے لیے مخصوص ہوئی۔ اُنھیں وراثت میں زیادہ حصہ ملتا ہے اور شرعی عدالت میں اُن کی گواہی زیادہ معتبر اور دوعور توں کے برابر سمجھی جاتی ہے۔ اُن کا ورثے میں حصہ دوعور توں کے برابر ہو تا

128 : عبد اللہ بن عمر بیغناوی عالم اسلام کے بڑے علماء میں سے ایک ہیں۔ ایران کے صوبے فارس کے ایک نہ نہی گھر انے میں پیدا ہوئے۔اُن کے والد فارس کے قاضی القصناۃ تھے۔ بیغناوی پہلے شیر از میں قاضی رہے،اس کے بعد وہ تمریز چلے گئے،اور ساری عمر قضاوت کے علاوہ تدریس و تالیف میں مصروف رہے۔ قاضی بیغناوی نے زمخشری کی" تفسیر الکشاف" پر حاشیہ لکھا۔ جے ابھی تک اہل علّت کے ہاں بہت نقذ س حاصل ہے۔اس کے علاوہ اُنھوں نے صوفیت، قضا اور عربی زبان میں صرف ونمو یہ لکھاہے۔ ہے۔ جہاد اور نماز جمعہ عور توں پر فرض نہیں ہے، نیز طلاق دینے کاحق بھی اُن کے پاس نہیں ہے۔ اذان، خطبہ، نماز باجماعت کی امامت، گھڑ سواری، تیر اندازی، نثر عی حدود کے حوالے سے گواہی وغیرہ سب مر دوں کے لیے مخصوص ہیں۔

آپ و کیھ سکتے ہیں کہ یہاں استدلال کتنا کمزورہے۔اس ضمن میں تقریباً جمیشہ معلوم کو علّت کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ یعنی اُن کا خیال ہے کہ چو نکہ معاشر تی زندگی میں انجام دیئے جانے والے کاموں اور رسوم ورواج کی اکثریت کو مر دوں کے لیے مختص کر دیا گیا ہے۔ لہٰذاعور توں کا درجہ مر دسے کمتر قرار دیتے ہوئے کہا جاتا ہے کہ اُن میں ان کاموں کو سر انجام دینے کے لیے در کار استعداد اور اہلیت نہیں ہے۔ یوں اسلامی شریعت مر دکی عورت پر بالادستی کو تسلیم کرتی ہے۔ جب کہ قضیہ اُس کے الٹ ہے۔ اسلامی شریعت چو نکہ عورت کو کمزور گر دانتی ہے اس لیے اُس کی گواہی اور حق وراثت کو مر دسے نصف اسلامی شریعت چو نکہ عورت کہ خورت ورثے اور گواہی کے سلسلے میں مر دسے نصف طے کیا گیا ہے۔ لہٰذا وہ مر ہے کے حوالے سے مر دسے کمتر ہے۔ یہ ایک واضح عکم ہے جس کے دفاع کے تی تاریک راہداریوں کے اندر سے دلائل حلاش کیے جارہے ہیں۔ چو نکہ تاریخ کے آغاز سے تمام اہندائی اقوام میں روزی کی خلاش اور ایسے کام جن کے لیے طاقت در کار ہوتی ہے، مر د کے پاس ہے۔ ابتدائی اقوام میں روزی کی خلاش اور ایسے کام جن کے لیے طاقت در کار ہوتی ہے، مر د کے پاس ہے۔ اس لیے عورت مر ہے کے حوالے سے دوسرے در جے پر قرار پائی۔ جر من فلنفی نینٹ کے الفاظ میں عورت در ہے کا انسان شار ہوئی۔

عور توں کو دوسرے درجے کا انسان سیجھنے کا روپہ عربوں کے ہاں بہت ہی وحشیانہ اور قابل مذمت صورت میں موجود تھا۔ محمد نے مختلف نصیحتوں اور تنبیہات سے اس وحشیانہ رویے کی شدت کو کم کرنے کے علاوہ عور توں کو حقوق دیئے ہیں جن کی اکثریت سورت الڈستاء میں ملتی ہے۔

عور توں کو کمتر شار کرنے کے حوالے سے ان مفسرین کی توضیح اور فلسفہ طرازی منطق اور عقلی لحاظ سے کوئی و قعت نہیں رکھتی۔ کیونکہ اُن و قتوں میں عربوں کے ہاں جو رائج تھا بید در حقیقت اُسی کی تائید و تصدیق کی گئی ہے۔اس ضمن میں اُنھیں قصور وار نہیں تھہر ایا جاسکتا کیونکہ اُنھوں نے "فضّل نا بَعضَهُم عَلَى بَعض کو بعض پر فضیلت دی ہے) کی توجیہ کرنے کی کوشش کی ہے۔

دوسرے جملے میں مر دوں کی عور توں پر فضیات کی وجہ بیان کی گئی ہے جے عقلی معیار پر توانا ممکن ہے جے مان کو افغان انفقان اور تا انفقانی اور تورت اُن کی ماتحت ہے، اُسے چاہیے کہ مر دکے طے کر دہ امر و نہی کی اطاعت کرے۔ بیروہ وجہ ہے کہ بیناوی، زمخشری اور مفسرین کی اکثریت الیک رائے رکھتی ہے کہ مر د حاکم ہے اور عورت رعایا ہے، مر د آ قا اور عورت غلام ہے۔ اس طرح کا جملہ جو اس جملے کے بعد ہے وہ اس سوچ کو بہت اجھے انداز میں واضح کر تا ہے۔ " خالصالحات قائِنات حافظات لِلغیب" چنانچہ نیک بیویاں وہ ہے جو مر دوں کی مطبح رہتی ہیں اور شوہر کی غیر موجود گی میں اپنے آپ کو اُس کے لیے محفوظ رکھتی ہیں۔ دو سرے لفظول میں عور تیں اس بات کو غیر موجود گی میں اپنے آپ کو اُس کے لیے محفوظ رکھتی ہیں۔ دو سرے لفظول میں عور تیں اس بات کو خوق فی میں کہ وہ مر د کی ملکیت ہیں۔ اس سورت الذِساء میں پیغیر اسلام نے مر دوں اور عور توں کے حقوق وحد ود کا تعین کیا ہے۔ اور زمانہ جاہلیت کے رواج کو تبدیل کرتے ہوئے عور توں کی صورت حال بہتر بنائی ہے۔

وَإِن أَبَدتُمُ استِبدالَ زَوجٍ مَكَانَ زَوجٍ وَ آتَيتُم إِحداهُنَّ قِنطامًا فَلا تَأْخُدُوا مِنهُ شَيئًا أَتَأْخُذُونَهُ بُهِتانًا وَإِثْمًا مُبِينًا ـ وَكَيفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَد اَفضى بَعضُكُم اِلى بَعضٍ وَاَخَذنَ مِنكُم مِيثاقاً غَليظاً

(اور اگرتم ایک عورت کی جگہ دوسری عورت کو بدلناچاہو اور ایک کو بہت سامال دے چکے ہو تواس میں سے کچھ بھی واپس نہ لو، کیاتم اسے بہتان لگا کر اور صرت کے ظلم کر کے واپس لوگے۔ تم اسے کیوں کر لے سکتے ہو جب کہ تم میں سے ہر ایک دو سرے سے لطف اندوز ہو چکا ہے اور وہ عور تیں تم سے پختہ عہد لے چکی ہیں:الڈساء ۔ 20،21)۔

اس آیت سے بہت آسانی سے یہ نتیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ عرب مر د جب چاہتے کہ اپنی عورت کو چھوڑ دیں توجو سامان وہ اسے مہر کے طور پر دے چکے ہوتے تھے اسے واپس لے لیتے تھے۔اسلامی شریعت نے ایساکر نے سے منع کر دیا۔

لیکن سورت النِّساء کا آخری حصہ دور جاہیت کے رویوں کو جاری رکھنے کا مشورہ دیتا ہے اور مر دوں کا اجازت دیتا ہے کہ وہ اپنی بیویوں کو ماریں۔ جسمانی طور پر طاقتور ہونے کی وجہ سے مر د کافی عرصہ سے ایسا کرتے آئے ہیں۔ حتی کہ ہیسویں صدی میں بھی جو انمر دی اور انصاف کے منافی سے عمل جاری ہے۔ لیسا کرتے آئے ہیں۔ حتی کہ ہیسویں صدی میں کو تنقید اور طعنہ زنی کا موقع فر اہم کیا گیا ہے۔ آیت نمبر 34 کیکن اسے شریعت کا حصہ بنانے سے ناقدین کو تنقید اور طعنہ زنی کا موقع فر اہم کیا گیا ہے۔ آیت نمبر 34 کچھ یوں ہے:

وَالَّلاتِي تَغَافُونَ نُشُورَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَصَاجِعِ وَاصْرِبُوهُنَّ

(اور جن عور توں کی نافر مانی کا شمصیں اندیشہ ہو تواُنھیں سمجھاؤ اور اُن سے الگ سوؤ اور اُنھیں مارو)<sup>129</sup>۔

<sup>129:</sup> بیویوں کے مارنے کے حوالے سے سنن ابن ماجہ کی کتاب النکاح میں ایک حدیث یوں ہے: اشعث بن قیس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں ایک رات عمر رضی اللہ عنہ کا ممہمان ہوا، جب آدھی رات ہوئی توہ واپن بیوی کومار نے لگے، تو میں ان دونوں کے بیچ حائل ہوگیا، جب وہ اپنے بستر پہ جانے لگے تو مجھے کہا: اشعث!وہ بات جو میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سن ہے تم اسے یاد کر لو: ''شوہر اپنی بیوی کومارے تو قیامت کے دن اس سلسلے میں سوال نہیں کیا جائے گا، اور وتر پڑھے بغیر نہ سوؤ'' اور تیسری چیز آپ نے کیا کہی میں مجول گا۔

ہر قوم کے ضوابط اُس کی عادات، اخلاقیات اور طرز زندگی کا عکس ہوتے ہیں۔روایات، عربوں کی تاریخ اور اس آیت سے بخوبی پیۃ چلتا ہے کہ اُن کے ہاں بیوی کو مارنا معمول کی بات تھی۔ مرد اپنے آپ کو عورت کامالک تصور کرتے تھے اور اسے جو سزاچاہتے دیتے تھے۔

اساء بنت ابو بکر زبیر بن العوام کی چوتھی بیوی تھیں۔ زبیر بن عوام چند چیدہ صحابیوں میں سے ایک ہونے کے علاوہ عشرہ مبشرہ میں سے ایک تھے۔ اساء کہتی ہیں کہ زبیر کو جب ہم میں سے کسی ایک پر عصہ آتا تھاتو وہ تب تک اُسے ڈنڈے سے مارتے رہتے تھے جب تک ڈنڈ الوٹ نہ جائے۔

اسلامی شریعت کو کم از کم اس حوالے سے سراہا جا سکتا ہے کہ اس نے درجہ بندی کرتے ہوئے پہلے سمجھانے اور پھر ساتھ نہ سونے کی ہدایت کی ہے اور اگریہ دونوں باتیں سود مند ثابت نہ ہوں تو بیوی کو مارنے کی تدبیر استعمال کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔

بعض مفسرین اور فقہا کے عقیدے کے مطابق بیوی کو اتنا نہیں مارنا چاہیے کہ اُس کی کوئی ہڈی ٹوٹ جائے کیوں کہ الیک صورت میں قصاص کا حکم لا گوہو جائے گا۔ زمخشری اس آیت کی تفسیر میں یوں کہتے ہیں:" نافر مان بیوی کو سزادینے کے حوالے سے کچھ فقہا اس ترتیب کے قائل نہیں ہیں اور وہ تینوں میں سے کسی بھی و سیلے کو استعال کرنا جائز سیجھتے ہیں"۔

جس کسی نے اس آیت سے یہ نتیجہ اخذ کیاہے وہ بقیناً احمد بن حنبل یا ابن تیمیہ جیسے کسی کٹر عرب عالم کا پیروکار ہو گا۔ لیکن قرآن کی اس آیت کے معنی انتہائی واضح ہیں اور اس سے اگلی آیت انہی معنوں کی طرف نشاند ہی کرتی ہے۔

وَإِن خِفتُه شِقاقَ بَينِهِما فَابِعَثُو المَحَماُّ مِن اَهلِهِ وَحَكَماً مِن اَهلِها إِن يُريدا إصلاحاً

(اور اگر شمصیں کہیں میاں ہیوی کے تعلقات بگڑ جانے کا خطرہ ہو تو ایک منصف مرد کے خاندان میں سے اور ایک منصف عورت کے خاندان میں سے مقرر کرواگر بید دونوں صلح کرناچاہیں گے: الدِّستاء۔ 35)۔

اس سورت میں مر دول اور عور تول کی ذمہ داریاں اور آپس کے تعلقات کو جس طور پر مقرر کیا گیا ہے۔ ان میں اکثر احکام کی بنیاد اہل یہود کی شریعت تھی جو زمانہ جاہلیت کے عربوں کے ہاں پہلے سے ہی معمول کا حصہ بن چکے تھے ماسوائے اپنے باپ کی بیوی سے شادی کرنے کے ، جس کا ذکر آیت 22 میں آیا ہے اور اسے بے حیائی اور نالپندیدہ فعل قرار دیا ہے۔

"وَلا تَنكِحوا ما نَكَحَ آباؤُ كُو مِنَ النِّساءِ إِلَّا ما قَدَ سَلَفَ" (اور جَن عور توں سے تمھارے باپ نكاح كر چكے ہول اُن سے ہر گز نكاح نہ كرو، مگر جو پہلے ہو چكا)۔ اس آیت کے " إِلَّا ما قَدَ سَلَفَ" كے جملے سے بيہ متيجہ نكالا جاسكتا ہے كہ زمانہ جاہليت كے عربوں كے ہاں بير سم رائح تھی۔

سورت النِّسَاء کی آیت 24 میں ایس عورت سے نکاح کو قطعی انداز میں حرام قرار دیا گیاہے جو پہلے سے شوہر والی ہو۔ اس آیت میں گو کوئی نئی بات نہیں ہے لیکن اس سلسلہ میں یہ بات قابل توجہ ہے کہ وہ عورت جو خرید نے کی وجہ سے ملکیت بن چکی ہے یاجنگ کے نتیجے میں قیدی ہو کر ہاتھ لگی ہے، وہ خواہ پہلے عورت جو خرید نے کی وجہ سے ملکیت بن چکی ہے یاجنگ کے نتیجے میں قیدی ہو کر ہاتھ لگی ہے، وہ خواہ پہلے سے شوہر والی ہی کیوں نہ ہو، اسے شیر مادر کی طرح حلال قرار دیا گیا ہے اور اس کا جائز کھہر انے کے متعلق ابن سعد کی ایک روایت ہے۔

اوطاس سے کچھ عورتیں ہمارے ہاتھ لگیں جو شوہر والیاں تھیں۔ ہمیں ان سے ہم بستر ہونے میں کر اہت ہوئی قوہم نے پیٹیمرسے اس کے بارے میں پوچھاتو یہ آیت نازل ہوئی: "وَاللهُ حصَناتُ مِنَ النَّسَاءِ اللهِ ما مَلکت اَیمانُکُھ ۔۔۔" (اور شوہر والی عورتیں بھی مگروہ تمہارے قبضے میں آجائیں)، چنانچہ ہمارا اُن پر تصرف حلال ہوگیا۔

لیکن سورت اللِّسَاء کی اُسی آیت 24 میں جو عور توں کے حقوق کے علاوہ اُن وقتوں کی مذموم اور رانگی رسم کی طرف اشارہ کرتی ہے، فرما یا جاتا ہے: "اُس کے علاوہ جو تم پر حرام کھر ایا گیا ہے تم مہرادا کرکے اُن عور توں سے متمتع ہوسکتے ہو۔ اس کے بغیر تم زنا کے مر تکب ہوگے۔ اس تمتع کی شرطیہ ہے کہ مرد انہیں اجر دے یا مہر جس پر فریقین راضی ہوئے ہیں "۔ یہی وہ آیت ہے جس سے اسلام میں متعہ یا مارضی شادی کا جو از پید اہو تا ہے لیکن سنی علاء کے نزدیک "جس عورت کے ساتھ تمتع کرو، اُسے اُس کا اجر دو" والی آیت فتح ملّہ کے موقع پر نازل ہوئی اور یہ صرف تین دن کے لیے مؤثر تھی اور اس کے بعد منسوخ ہوگئے۔ وہ "اُنجور کھنؓ "کے لفظ سے اپنے موقف کی دلیل لاتے ہیں جس کامطلب اُن کے نزدیک مبر نہیں بلکہ "انہیں اجر دو" ہے۔ لیکن شیعہ اس قسم کے شادی کو جائز سیجھتے ہیں۔

ای سلسلے کی ایک اور آیت ہے جس سے ہمیں اُن وقتوں کے سابی نظام سے آگاہی ہوتی ہے اور ہمیں اُن وقتوں کے سابی نظام میں مرد وزن کے مالی معاملات کے حوالے سے آپس کے تعلقات سے واقفیت بہم پہنچاتی ہے۔سورت الله متحدّة کی آیت 10 میں فرمایا گیاہے:

إذا جاءِ كُمُ المُؤمِناتِ مُهاجِرا تِ--فلاترجِعُوهُنَّ إلى الكُفَّا بِ-- وَٱثُوهُم ما اَنفَقُوا وَلا مُناحَ عَلَيكُم اَن تَنكِحُوهُنَّ إذا آتَيتُمُوهُنَّ أَجُومهُنَّ وَلا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الكَوافِرِ وَاستَّلُوا ما اَنفَقَتُم وَلَيستَلُوا ما اَنفَقُوا-

(اگر کوئی عورت مسلمان ہو کر تمھاری طرف مہاجرت کرے تواُس کا شوہر اُس پر حق نہیں رکھتا اور وہ اگر اپنی ہیوی کا مطالبہ کرے تواُسے عورت حوالے نہ کر وبلکہ اُس نے عورت پر جو خرچہ کیا ہے اُسے ادا کر دو۔ اسی طرح تمھاری کوئی عورت شرک پر آمادہ ہو کر مشرکین کے پاس واپس جاناچاہتی ہے تواُسے پاس رکھنے پر اصر ارنہ کرو۔ (مباداوہ ففتھ کالمسٹ کا کر دار ادا کرے) بلکہ اس کے عوض اُس سے اُس خرچے کا مطالبہ کر دجو تم نے اُس پر خرچ کیا ہے )۔

سورت البَقَرَة مِين آيت 231 كى طرح كى اليى آيات بين جو حضوركى انسانيت اور انصاف پيندى سے آگاہ كرتى بين جہال وہ عربوں كى عور توں سے بدسلوكى سے منع كرتے بين، جيسے آيت 231: وَإِذَا طَلَقَتُهُمُ اللِّساءَ فَبَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمسِكُوهُنَّ بَهَعُووتِ أُوسَرِّحُوهُنَّ بَهُعُووتِ وَلا جُمسِكُوهُنَّ ضِرامًا

وَإِذا طَلَّقَتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَأُمسِكُوهُنَّ بَمَعروتٍ أُو سَرِّحوهُنَّ بِمَعروتٍ وَلا ثُمسِكُوهُنَّ ضِراءًا لِتَعتَدوا

(اور جب تم عور توں کو طلاق دے دواور ان کی عدت پوری ہونے کو آ جائے، تو یا بھلے طریقے سے انہیں روک لو یا بھلے طریقے سے رخصت کر دو محض ستانے کی خاطر اُنھیں نہ روکے رکھنا۔)۔

اسی طرح کی آیت 232 ہے جس میں فرمایا گیاہے کہ جب مردعورت کو طلاق دے بچے اور اُن کی عدت کے دن پورے ہو جائیں تو اُنھیں اپنے خاوندوں سے دوبارہ شادی کرنے سے مت روکو۔ یہ آیت معقل بن یسیار کے غصے اور شدید رویے کے متعلق نازل ہوئی تھے جو نہیں چاہتے تھے کہ اُن کی بہن دوبارہ اپنے شوہر سے نکاح کرے۔

وَإِذَا طَلَّقَتُهُ اللِّسَاءَ فَبَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحنَ أَزُوا جَهُنَّ إِذَا تَراضُوا بَينَهُ مِيالْمَعروفِ (اور جب تم عورتوں کو طلاق دے دو پس وہ اپنی عدت تمام کر چکیں تو اب انھیں اپنے خاوندوں سے نکاح کرنے سے نہ روکو جب کہ وہ آپس میں دستور کے مطابق راضی ہو جائیں)۔

<sup>130:</sup> امام حسن بھری روایت کرتے ہیں کہ معقل بن بیار رضی اللہ عنہ کی بہن کو ان کے شوہر نے طلاق دے دی تھی لیکن جب عدت گزرگئی اور طلاق بائن ہو گئی آو اُنھوں نے چھر ان کے لیے پیغام لکا تھیجا۔ معقل رضی اللہ عنہ نے اس پر انکار کیا، مگر عورت چاہتی تھی آوید آیت نازل ہوئی" فلا تعضلوھن اُن ینکھن اُزواجھن" کہ تم اُنھیں اس سے مت روکو کہ وہ اپنے پہلے شوہر سے دوبارہ نکاح کریں۔ ( سیح بخاری، کتاب تغییر القرآن)۔

ای سورت میں ہماراواسطہ ایک اور موضوع سے بھی پڑتا ہے گواس کا موجو دہ موضوع سے کوئی تعلق نہیں ہے لیکن میہ اس حوالے سے اہم ہے کہ اس سے پغیبر کے زمانے کے سابی حالات سے ہمیں واقنیت ہوتی ہے اور اس سے وہ موضوعات بھی بخوبی واضح ہوتے ہیں جن سے حضور کاسامناہو تاتھا۔ سورت البقرّة کی آیت 222 میں ایام حیض اور حیض سے پاک ہونے کے بعد عورت کے قریب آنے کے متعلق ہے۔ اس سے آگے یہ عبارت درج ہے: "فَإِذَا تَطَلَقَّرنَ فَأَتُوهُنَّ مِن حَیثُ أَمَرَ کُمُ اللَّهُ" (توان کے متعلق ہے۔ اس سے آگے یہ عبارت درج ہے: "فَإِذَا تَطَلَقَرنَ فَأَتُوهُنَّ مِن حَیثُ أَمَرَ کُمُ اللَّهُ" (توان کے متعلق ہے۔ اس سے آگے یہ عبارت درج ہے: "فَإِذَا تَطَلَقَرنَ فَأَتُوهُنَّ مِن حَیثُ اللَّمَ کُمُ اللَّهُ " (توان ہے ہماں جاؤ جہاں سے اللّٰہ نے سے دوکا گیا ہے۔ لیکن اس کے بعد والی آیت 223 میں جو بات کہی گئ ہے جہاں حیض کی وجہ سے جانے سے روکا گیا ہے۔ لیکن اس کے بعد والی آ تیت 223 میں جو بات کہی گئ ہے وہ کُلی طور پر صرف نئ ہی نہیں بلکہ پہلے والے مفہوم کے تقریباً اُلٹ ہے۔ فرمایا گیا ہے: نِساؤ کُد حَرثُ لکُم فَاثُوا حَرَثَکُم اَئی شِنتُھُد۔ (تمحاری بویاں تمہاری کھیتیاں ہیں اپن تم اپنی کھیتیوں نیس جابو آؤ)۔

جلالین نے "أنی شِئتُه " (ہر طرف سے آؤ) والے جملے کی تفییر کرتے ہوئے لکھا ہے: "مَن قیامِ وَ قُعُود وَاضطِها عَوَ إِقبال إِدِبار " (بیٹے ہوئے، کھڑے ہوئے، لیٹے ہوئے، آگے سے، پیچے سے)۔

اس کے بعد وہ کہتے ہیں کہ اس آیت کے نزول کامقصدیہودیوں کے اس عقیدے کور دکرنا تھا جس کے مطابق اگر عورت کے پیچھے سے جائیں تو پیدا ہونے والا بچر بھینگا یا کھتبا ہو گا۔

جلال الدین البیوطی کا کہنا ہے آیت 222 واضح طور پر کہہ رہی ہے کہ اپنی عور توں کے نزدیک اُسی طرف سے آؤ جس طرف اللہ نے فرمایا ہے۔ لیکن عمر اور چند دیگر صحابیوں کے اعتراض کی وجہ سے آیت 223 نے آیت 223 نے آیت 223 کو منسوخ کر دیا۔ دیگر اہل کتاب بھی اپنی بیویوں کے ساتھ یوں ہی سوتے سے اور یہی طریقہ انصار کو بھی پیند تھا کیو نکہ اس سے عورت کے اعضا کا پر دہ اور ستر قائم رہتا ہے۔ لیکن مہاج بن اہل قریش اور ملہ کے لوگوں کی طرح مختلف طریقے استعال کرتے تھے۔ اور عورت کو

ہر جانب الٹ پلٹ کر مزہ لیتے تھے۔ اس کے لیے وہ اُنھیں پشت کے بل لٹاتے، پیٹ کے بل لٹاتے، یا سامنے سے پا پیچھے سے یادونوں طرف سے آتے تھے۔

ایک مہاجر نے ایک انصاری عورت سے شادی کی اور وہ اس طریقے کو استعمال کرنا چاہ رہا تھا تو انصاری عورت نے کہا۔ ہم ایک دوسرے کے پہلو میں لیٹیں گے۔ یہ معاملہ حضور تک پہنچا تو اس سلسلے میں بیہ آیت نازل ہوئی: "تمھاری بیویاں تمہاری کھیتیاں ہیں اپن تم اپنی کھیتیوں میں جیسے چاہو آؤ"۔

احمد بن حنبل اور ترذی ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ عمر ایک صبح حضور کے پاس آئے اور کہا: "یا موسول الله هلکت "یا موسول الله هلکت "یا موسول الله هلکت "یا موسول الله هلکت یا عمر ؟"

(اے عمر، تو کیسے ہلاک ہوا)۔ عمر نے عرض کیا: "محلی اللیلة فلھ یود علیه شیئاً" (میں کام سر انجام دینا چاہتا تھا لیکن نہیں ہو سکا)۔ اُس وقت بیہ آیت نازل ہوئی اور "اَئی شِنْتُھر" کی معنی یہ ہیں: "مقبلات، مدبد ات و مستلقیات" (پشت کے بل لیٹے یعنی سامنے سے، پیچھے سے ٹائلیں کھولنا اور پیٹے پرلیٹنا)۔ مدبد ات و مستلقیات" (پشت کے بل لیٹے یعنی سامنے سے، پیچھے سے ٹائلیں کھولنا اور پیٹے پرلیٹنا)۔

قر آن کی گئی آیات اور اسلامی تعلیمات میں عرب معاشرے میں عور توں کی زبوں حالی اور مر دوں کے اُن کے ساتھ غیر انسانی سلوک کا واضح اظہار ماتا ہے۔ مثلاً سورت النُّوس کی آیت 35 میں پیغیبر حکم دیتے بین کہ اپنی زر خرید عور توں کو پیسوں کی خاطر زنایر مجبور مت کر و۔

لائْ تحرِهُوا فَتَيَاتِكُم عَلَى البِغاءِ إِن اَرَدنَ تَحَصُّناً لِتَبَعُوا عَرضَ الحيَّاةِ النَّنيا۔ (تمھاری لونڈیاں جو پاک دامن رہنا چاہتی ہیں اُنھیں دنیا کی زندگی کے فائدہ کی غرض سے زنا پر مجبور نہ کرو)۔

کہتے ہیں کہ بیہ آیت عبداللہ بن ابی کے متعلق نازل ہوئی اور ثبوت موجود ہیں کہ اس نفرت انگیز کام میں صرف عبداللہ بن ابی ہی ملوث نہ تھابلکہ بیہ مال کمانے کا ایک ذریعہ تھاجس میں لوگ اپنی لونڈیوں کوزناپر مجبور کرتے تھے اور اُن کی کمائی اپنی جیب میں ڈالتے تھے۔ چنانچہ فتح ملّہ کے بعد بہت زیادہ عور تیں

بیعت کرنے اور اسلام قبول کرنے کی خاطر پیغیبر کے حضور پینچیں تو اُن کے اسلام قبول کرنے کے حوالے سے شرط کے پر سورت المُدمتَحدَة کی آیت 12 نازل ہوئی:

يَاتَّهُمَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنْتُ يُبَايِغَنَكَ عَلَى آنَ لَا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئًا وَلا يَسْرِقُنَ وَلا يَزُنِيْنَ وَلا يَقْتُلْنَ اَوْلاَدُهُنَّ وَلا يَأْتِيْنَ بِبُهُمَّانِ يَّفْتَرِيْنَهُ بَيْنَ اَيْدِيْهِنَّ وَانْ جُلِهِنَّ وَلا يَعْصِينَنَكَ فِيْ مَعُوُوْتٍ فَبَايِغُهُنَّ \_

(اے پیغیمر! جب تمھارے پاس مؤمن عور تیں اس بات پر بیعت کرنے کو آئیں کہ خدا کے ساتھ نہ شرک کریں گی نہ چوری کریں گی نہ بد کاری کریں گی نہ اپنی اولاد کو قتل کریں گی نہ اپنے ہاتھ پاؤں میں کوئی بہتان باندھ لائیں گی اور نہ نیک کاموں میں تمہاری نافر مانی کریں گی تواُن سے بیعت لے لو)۔

اسلام قبول کرنے کے لیے یہ شرائط جن کاذکر ہواہے،خاصی دلچسپ ہیں:

تم خدا کے ساتھ کسی کو شریک نہیں کروگی، چوری نہیں کروگی، زناکاار تکاب نہیں کروگی، اپنی اولاد کو قتل نہیں کروگی، پیوں کی ولدیت کے حوالے سے بہتان نہیں باندھوگی۔ اچھے کام کروگی، اور ناپندیدہ عادات جیسے نوحہ خوانی، گریبان کھلار کھنا، بالوں کی تراش اور چیرے کی سجاوٹ ترک کر دوگی، اگر قبول ہے تو تب اسلام قبول کرو۔

کہتے ہیں کہ جب ابوسفیان کی بیوی یعنی معاویہ کی ماں ہند بنت عتبہ بیعت کے لیے آئی اور اسے زنانہ کرنے کی شرط سنائی گئی تو اُس نے جواب میں کہا: "شریف اور آزاد عور تیں اس قسم کے کام نہیں کرتیں"، اور عمر جو اُس وقت وہاں موجو دیتھے، وہ میننے لگے <sup>131</sup>۔

ایک اور نفرت انگیز رسم جس سے اسلام نے منع کیا ہے وہ نومولود بچیوں کا قتل ہے جس کا ذکر قران میں اور نفرت انگیز رسم جس سے اسلام نے منع کیا ہے وہ نومولود بچیوں کا قتل ہے جس کا ذکر قران میں یوں آیا ہے: "بِنَّی وَجہ یہ تھی کہ عرب میں اور این کی القیکوید۔ 9)۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ عرب بیٹیوں کو باعث شرم سبحتے تھے اور بیٹوں کے خواہشمند تھے اور اُن پر فخر کرتے تھے اور اپنی کم عقلی کی وجہ سے یہ نہیں سبحتے تھے کہ اگریوں ہو گیا کہ بیٹیاں دنیا میں آنابند ہو گئیں تو نسل انسانی ختم ہو جائے گی۔

سورت النّحل كي آيت 58 اور 59 ميں اس بُري عادت كو بہت اچھے انداز ميں بيان كيا گياہے:

وَإِذَا لُشِّرَ اَحَدُهُمُ بِالْأُنْثَى ظَلَّ وَجُهُهُمُ مُسُودًا وَهُو كَظِيْمٌ - يَتَوَالِى مِنَ الْقَوْمِ مِنُ سُوَّءِ مَالْشِّرَبِهِ ٱيُمْسِكُهُ عَلَى هُوْن اَمْدِيَنُ سُّهُ فِي التُّرَابِ

(اور جب ان میں سے کسی کی بیٹی کی خوشنجری دی جائے اس کا منہ سیاہ ہو جاتا ہے اور وہ ٹمگین ہو تا ہے۔ اس خوش خبری کی بر ائی باعث لو گوں سے چھپتا پھر تا ہے آیا اسے ذلت قبول کر کے رہنے دے یا اس کو مٹی میں دفن کر دے)۔

131:اس پیرا اگراف سے بیہ تصورا بھر تاہے گویا عمر زنانہ کرنے کی بات پر بنے تھے۔جب کہ اکثر کتابوں میں یوں درج ہے کہ جب حضور نے اپنے '' بچوں کو قتل نہیں کرو گی'' کے الفاظ کہے تو ہند نے جواب میں کہا، کہ ہم نے تو بچوں کو پال پوس کر بڑا کیا اور تم نے بدر کے مقام پر انھیں قتل کر دیااوراں ہمیں تھیمتیں کر رہے ہو کہ اپنے بچوں کو قتل نہیں کرو گی۔ یہ بات بن کر عمراس قدر بنے کہ بے مال ہوگئے۔

## عورت اور پیغمبر

اِ گناز گولڈ زیبر کے مطابق دنیا کے کسی بھی نہ ہبی ادب میں ہمیں وضاحت، ترتیب اور تفصیل کی وہ نظیر نہیں ملتی جس قدر جزئیات ہمیں پیغیبر اسلام کی زندگی کے بارے میں ملتی ہیں۔ پیغیبر کی زندگی کا جو تجزیبہ اور توصیف ہمیں احادیث اور سیرت کی کتابوں میں ملتی ہے اس کاموازنہ دنیا کے کسی دوسرے نہ ہب کے بانی سے نہیں کیا جاسکتا۔

یہ ساکش آمیز بیان اُس کی کتاب Le dogma et la loi de l'Islam (اسلام میں عقیدہ اور شریعت) میں رسول اگرم کی عور توں کے سلسلے میں روز افزوں چاہت کی مناسبت سے آیا ہے جسے اُس نے ایک تاریخی اسناد کا سہار الیا ہے۔

نے ایک تاریخی حقیقت قرار دیا ہے اور اس کے اثبات کے لیے اُس نے تاریخی اسناد کا سہار الیا ہے۔

نوح اور ابر اہیم تو ایک طرف، ہمیں تو موسی وعیسیٰ کی زندگیوں کے بارے میں بھی کچھ پتہ نہیں چلتا، جو قومی اور نسلی تعصب کی وجہ سے مبالغہ آمیز داستانوں کے گردو غبار کے پیچھے چچی ہوئی ہیں۔ لیکن محمہ کی زندگی سے متعلق سیکڑوں آیات، معتبر احادیث اور سیر ت کی کتابیں ہمارے پاس موجود ہیں، جو اُن کی رحلت کے قریب لکھی گئیں اور ایسی روایات بھی ملتی ہیں جو تعصب کے منتج میں ابھی تک من نہیں ہو رحلت کے قریب لکھی گئیں اور ایسی روایات بھی ملتی ہیں جو تعصب کے منتج میں ابھی تک من نہیں ہو جن سے ہمیں اُن وقتوں کے واقعات اور حوادث کا پتہ چاتا ہے۔ چو تکہ اس موضوع پر بہت زیادہ آیات جن اور سورت الڈساء کی آیت 54 پر تمام مفسرین متفق ہیں کہ اس کی شان نزول رسول اگرم کی عور توں سے چاہت کی وجہ سے ایک یہودی کا دیا گیا وہ طعنہ ہے جس میں کہا گیا تھا کہ محمہ کو عور تیں عور توں سے چاہت کی وجہ سے ایک یہودی کا دیا گیا وہ طعنہ ہے جس میں کہا گیا تھا کہ محمہ کو عور تیں عاصل کرنے کے علاوہ کیا اور کوئی کام نہیں ہے ؟۔

أَمُ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا اللهُمُ اللهُ مِن فَضَلِهِ فَقَدُ اتَيْنَا آلَ إِبْرَهِيْمَ الْكِتٰبَ وَالحِكْمَةَ وَاتَيْنَهُمْ مُّلُكًا عَظِيْمًا۔

( یالو گوں سے حسد کرتے ہیں اس پر جو اللہ نے اُنھیں اپنے فضل سے دیاتو ہم نے تو ابرا ہیم کی اولاد کو کتاب اور حکمت عطافرمائی اور اُنھیں بڑاملک دیا)۔

اس آیت میں داؤد اور اُس کے بیٹے سلیمان کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ کہاجا تاہے کہ داؤد کی 99 بیویاں تھیں اور سلیمان کے حرم میں ایک ہز ار آزاد اور غلام عور تیں تھیں۔ اور اس کے باوجو داُن کی پیغیبری کے مرتبے میں کمی واقع نہیں ہوئی تھی۔

البتہ خودیہ بات بھی بنواسرائیل کے باوشاہوں کی دوسری کہانیوں کی مانند مبالغے اور افسانہ طرازی سے مزین ہے۔

مغربی ناقدین کے مطابق عور توں کی اس قدر چاہت ایک انسان کے روحانی مقام سے میل نہیں کھاتی جو زہد اور قناعت کی تلقین کرتا تھا۔ بلکہ اُن کے نزدیک اسلامی شریعت میں عور توں کے حقوق اور ساجی درجہ بلند کرنے کے پیچھے بھی محمد کی عور توں سے ذاتی رغبت تھی۔

اگر اس مسئلے کو جذباتی طور پر نہیں بلکہ صرف منطقی انداز میں بھی پر کھا جائے تو ناقدین کے کئی اعتراضات اپناوزن کھو دیتے ہیں۔ محمد انسان شھے اور انسان کمزور یوں سے مبراء نہیں ہوتے۔ جنسی رجحان انسانی جبلت کا حصہ ہے۔ اور اِنھیں تب ہی موضوع بحث بنانا چاہیے جب کسی انسان کے افکار یا کر دار سے دو سرے لوگ متاثر ہوں۔ زیادہ واضح لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کسی انسان کا کر دار تب ہی قابل اعتراض ہے جب وہ معاشرے کے لیے نقصان دہ ہو وگر نہ کسی انسان کی ذاتی خوبی یا خامی، مضبوط یا کمزور پہلوکی اتنی اہمیت نہیں ہوتی کہ اسے زیر بحث لایا جائے۔

ستر اط کی فکرسے ایتھنز، ایتھنز سے یونان اور یونان سے پورا جہان منور ہوا تھا۔ اگر اپنی ذاتی زندگی میں اُس کا کوئی خاص رجمان یالی کمزوری تھی جس سے دوسروں کو کوئی نقصان چنہنے کا اخمال نہیں تھا توالی کمزوری موضوع بحث نہیں بنی چاہیے۔ ہٹلر میں جنسی رویوں کے حوالے سے کوئی کمزوری نہیں تھی اور نہ ہی طبیعت میں سرکشی تھی تو کیا اُسے ایک پاکیزہ انسان قرار دیا جاسکتا ہے جب کہ اُس کے افکار ایسے خطرناک میے جس نے دنیا کو خون اور آگ میں نہلا دیا۔

محمہ نے اپنے آپ کو ایک ایسا انسان کہا جس نے خدا کے آگے اپنا سر جھکا یا اور چاہا کہ دوسرے لوگ بھی بنوں کی پرستش کی بدی سے نجات پائیں۔ عور توں کی طرف اُن کے جھکا دَاور زیادہ بیویوں سے نہ اُن کی دعوت دین کو نقصان پہنچا اور نہ ہی اس سے دوسروں کی حق تلفی ہوئی تھی۔ معاشر وں کے بڑے لوگوں کے افکار و اعمال کو اس زاویے سے نہیں جانچا جانا چاہیے۔ بلکہ معاشرے اور انسانیت کی بھلائی کے حوالے سے اُن کے کر دار کو پر کھا جانا چاہیے۔ اور اس پیانے سے دوسرے لوگوں کے فکر اور عقیدہ کے حق کو سلب کرنا، اور اُنھیں اسلام قبول کرنے یا ذلیل ہو کر جزیہ دینے میں سے ایک کو قبول کرنے پر مجبور کرنا زیادہ قابل بحث ہے۔

دوسری جانب مسلمانوں نے ایک اور غلط راہ اختیار کی ہے کہ اُنھوں نے بانی اسلام کی شان میں اضافہ کرنے کی خاطر الی چیزیں کہی اور کلھی ہیں جو قر آنی آیات اور اسلام کے آغاز کی مسلم روایات سے متصادم ہیں۔ حتی کہ محمد حسین ہیکل جیسے عالم نے جنہوں نے "حیاۃ محمد"نامی کتاب کلھی ہے ، کوشش کی ہے کہ بیسیوں صدی کے واضح اور موزوں افکار و دلاکل سے اس قضے کو تہہ وبالا کر دیں۔ اُنھوں نے مغربی ناقدین کی تنقید پر ناراضگی کا اظہار کرتے حضور کا دفاع کیا ہے اور حضور کی عور توں کی چاہت کو مکمل طور پر رد میں بوں کھاہے:

" محمہ نے خدیج کے ساتھ 28 سال بسر کیے اور دوسری عورت کی ہوس نہیں کی۔۔۔۔۔ یہ ایک قدرتی بات تھی اور اس کے علاوہ کچھ ہو بھی نہیں سکتا تھا۔ امیر اور معزز خدیجہ نے، ایک غریب، سنجیدہ اور ایماندار انسان جو اُن کا ملازم تھا، کو شوہر کے طور پر چنا اور اُسے گھر داماد کے طور پر اپنے ہاں رکھا۔ چو نکہ وہ جبلی طور پر یا اپنے زندگی کے مصائب کی وجہ سے قریش کے دوسر سے جو انوں جیسی برائیوں و عادات سے مبر اء تھا۔ اس لیے پختہ و تجربہ کار خدیجہ نے اپنی عمر سے پندرہ سال چھوٹے شوہر کی مالی طور پر امداد اور سرپر ستی کی اور اپنی دولت سے اُسے خوشحالی فراہم کی تاکہ وہ بچپن کے مصائب اور پچپا کے گھر کی مختاجی کو بھول جائے۔

خدیجہ کے گھر کی نعمتوں اور آسود گی نے اُنھیں موقع فراہم کیا کہ وہ اپنے اُن خیالات پر زیادہ کام کر سکیں جو پچھلے دس بارہ سال سے اُن کے دماغ میں پل رہے تھے۔ یقینی بات ہے کہ خدیجہ نے بھی اپنے پہیز گارانہ تصورات وافکار سے اُن کی راہنمائی کی ہو گی، کیوں کہ ورقہ بن نوفل کی چپازاد بہن ہونے کی وجہ سے قدر تی طور اُن کا جھکاؤ حنفاء کی طرف تھا۔ اسی وجہ سے اُنھوں نے بعثت سے پہلے کے حضور کے سیچ خوابوں کو اللّٰہ کی طرف سے وحی جانا اور حضور پر سب سے پہلے ایمان لائیں۔ اس کے علاوہ وہ حضور کی جار بیٹیوں زینب، رقبہ، اُم کلثوم اور فاطمہ کی ماں تھیں 132۔

ایسے حالات یا صورت حال کے ہوتے ہوئے محمد کے لیے یہ کیسے ممکن تھا کہ وہ خدیجہ کی موجود گی میں دوسری بیوی گھر لے آتے۔ای وجہ سے خدیجہ کی وفات کے بعد اُنھوں نے عائشہ کا ہاتھ مانگا، اور عائشہ

<sup>132:</sup> زینب کی شادی اپنے خالہ زاد ابوالعاص بن رکتے ہے ہوئی۔ رقیہ اور ام کلثوم پہلے ابولہب کے بیٹوں عتبہ اور عتیبہ کی بیویاں تھیں۔ ابولہب کے کہنے پر عتبہ اور عتیبہ نے اُٹھیں طلاق دے دی۔ عثان بن عفان نے دونوں بہنوں سے یکے بعد دیگرے شادی کی۔ اہل تشیخ کے مطابق خدیجہ سے حضور کی واحد اولاد فاطمہ تھیں، زینب، رقیہ اور ام کلثوم، خدیجہ کی حضور سے پہلے کے شوہر وں سے پیدا ہوئیں۔

چونکہ انجمی چھوٹی تھیں اور اُن کی عمر انجمی سات سال سے زیادہ نہیں تھی چنانچہ اُنھوں نے سکر ان بن عمرو کی بیوہ سودہ ہنت زمعہ سے شادی کرلی"۔

محمد حسین ہیکل اس موضوع پریوں لکھتے ہیں گویاوہ چاہ رہے ہیں کہ عور توں کی رغبت سے محمد کو بری الذمہ قرار دیں۔وہ کہتے ہیں:"سودہ کے پاس نہ جمال تھااور نہ مال۔اُس کے ساتھ شادی کااصل مقصد حبشہ کی بغیر سریرست والی عورت پر نیکی اور نوازش کرناتھا"۔

کیا ہے بہتر نہ ہو تا کہ بیکل یوں لکھتے۔ خانہ داری اور چار بچیوں کی سرپر سی کے لیے سودہ جیسی بالغ خاتون کی ضرورت تھی۔ لیکن ایسی صورت میں ممکن ہے ہے اعتراض جڑد یاجائے کہ محمد نے پہلے عائشہ کی طرف دھیان دیالیکن چونکہ وہ ابھی کم عمر پچی تھیں تو اُن سے شادی دوسے تین سال تک کے لیے ملتوی کر دی گئی۔ چونکہ ایک عورت کے بغیر زندگی نہیں گز اری جاسکتی تھی، چنانچہ سودہ سے شادی کی لی گئی اور اس میں کوئی برائی بھی نہیں ہے۔ ایک اور وجہ ہے بھی تھی کہ کوئی دو سری عورت شادی کی لی گئی اور اس میں کوئی برائی بھی نہیں تھی۔ ایوں کہ قریش اپنی بیٹی محمہ کو دینے کے لیے تیار نہیں تھے اور شائد مسلمانوں میں بھی کوئی ایسی لڑی یاعورت نہیں تھی جس سے محمد شادی کرتے، چنانچہ اُنھوں نے سودہ پر اکتفاکر لیا۔ یہ وہ تھوڑا ساعرصہ تھاجو خدیجہ کے مرنے کے بعد اُنھوں نے میں گز ارا تھا۔ لیکن مدینہ بجرت کے بعد اور خصوصی طور پر جب اُن کے پاس امکانات بڑھ گئے تو رسول کریم کی عور توں کی طرف بے انتہا عاصہ تواضح انداز میں دیکھی جاسکتی ہے جس کا ازکار کرنا ممکن نہیں ہے۔ اُن کی بیویوں کی تعداد کا مختصر حائزہ اور فہرست پیش کرنااس بات کو ثابت کرنے کے لیے کافی ہوگا۔

1: خدیجہ بنت خویلد: ایک ممتاز اور امیر خاتون، محد اُن کے تیسرے شوہر تھے۔ جن کے بطن سے چار بیٹیاں اور قاسم وطاہر نامی دوبیٹے پیدا ہوئے جوزندہ نہ رہے۔ 2: سودہ بنت زمعہ: سکران بن عمر و کی ہیوہ تھیں جو حبشہ ہجرت کرنے والے مسلمانوں میں سے ایک تھااور وہیں انتقال ہوا۔ مجمد حسین ہیکل کے خیالات کے مطابق محمد نے اُن کے ساتھ رحم کھا کر شادی کی کہ ایک مسلمان خاتون تنہااور بغیر خاوند کے نہ ہو۔

3: عائشہ بنت ابو بکر: سات سال کی عمر میں منگئی ہوئی اور نوسال کی عمر میں پنجبر کی زوجیت میں آئیں تب دونوں کی عمر وں میں چالیس سال سے زیادہ کا فرق تھا 133۔ حضور کی رحلت کے وقت اُن کی عمر سولہ ستر ہسال تھی اور محمد کی سب سے چہتی ہیو می تھیں۔ حفاظ قر آن میں سے ایک ہونے کے علاوہ عائشہ کو حدیث و سنت کا اہم منبع شار کیا جاتا ہے۔ عثمان کے قتل کے بعد وہ علی بن ابوطالب کی خلافت کے خلاف اُٹھ کھڑی ہوئیں جو جنگ جمل پر منتج ہوا۔

4: اُمِّ سلمہ: ان کا نام ہند بنت ابی امیہ تھا۔ عبداللہ بن عبدالاسد مخزومی نامی صحابی کی ہیوہ تھیں جو جنگ احد میں ایک کاری زخم لگنے کی وجہ سے مارا گیا تھا۔

5: حفصہ بنت عمر: جنگ احد میں بیوہ ہونے کے بعد حضور کے حرم کا حصہ بنیں۔اس شادی کوسیاست اور مصلحت کے تحت کی گئی شادیوں میں شار کیا جاسکتا ہے۔

6: زینب بنت جحش: پہلے حضور کے منہ بولے بیٹے زید بن حارثہ کی بیوی تھیں۔ زینب سے پنجمبر کی شادی کو پیغمبر کی عشقیہ داستانوں میں سے ایک قرار دیا جا سکتا ہے۔ زید اور زینب کے متعلق منظوم داستان بھی لکھی گئی تھی۔ حضور زینب سے اس قدر مہر بانی، عنایت اور محبت سے پیش آتے تھے کہ عائشہ اُنھیں اینار قیب گردانتی تھیں۔

<sup>133:</sup> کاح کے وقت حضور کی عمر 53 سال تھی اور عائشہ 9 سال کی تھیں۔ حضور کی بیویوں میں سے وہ واحد خاتون تھیں جو ہا کر ہ تھیں۔ ہاتی سب بیوہ یاغیر ہاکرہ تھیں۔ عائشہ کا نقال 678ء میں ہوا، اور وہ جنت البقیع میں د فن ہوئیں۔

7: جویر بیہ بنت حارث: بنو مصطلق کے سر دار حارث بن ابو ضرار کی بیٹی، مسافع بن صفوان کی بیوی اور ایک باو قار اور صاحب کمال عورت تھیں۔ چھٹی ہجری میں بنو مصطلق پر حملے کے نتیجے میں مال غنیمت کی صورت میں قیدی بن کرایک مسلمان کے ہاتھ لگیں۔ اُن کے مالک نے آزاد کرنے کے بدلے صفیہ سے اس قدر فدیہ طلب کیا جس کی ادائیگی سے صفیہ نے عاجزی کا اظہار کیا۔ چنانچہ وہ حضور کے سامنے پیش ہوئیں کہ وہ فدیہ کم کرنے کی سفارش کریں۔ عائشہ کہتی ہیں: "جویریہ خوبصورت اور دلکش تھی۔ اُسے جو بھی دیھتا اُس پر فداہو جاتا۔ جس وقت وہ میرے جرے میں آئی تو میں بے حد فکر مند ہوئی کیونکہ مجھے یقین تھا کہ جب رسول اللہ اُسے دیکھیں گے تو اُس کے دیوانے ہو جائیں گے اور ایسانی ہوا"۔ چنانچہ صفیہ رسول اللہ کے حضور پیش ہوئی اور اپنی حاجت بیان کی۔ حضور نے فرمایا کہ میرے ہیاس اس مسکلے کا بہت رسول اللہ کے حضور پیش ہوئی اور اپنی حاجت بیان کی۔ حضور نے فرمایا کہ میرے ہیاس اس مسکلے کا بہت زیادہ قیدیوں کو رہا کر دیا۔ عائشہ کہتی ہیں: " جھے نہیں گٹا کہ کوئی عورت اپنے لوگوں کے لیے اس بہت زیادہ قیدیوں کو رہا کر دیا۔ عائشہ کہتی ہیں: " جھے نہیں گٹا کہ کوئی عورت اپنے لوگوں کے لیے اس قدر خیر ور کر کہ کاباعث ہو سکتی ہیں: " جھے نہیں گٹا کہ کوئی عورت اپنے لوگوں کے لیے اس قدر خیر ور کرت کاباعث ہو سکتی ہے "

134: ام المؤمنين عائشہ رضى اللہ عنها كہتا ہيں كہ ام المؤمنين جويہ بيت حارث رضى اللہ عنها ثابت بن قيس يا أن كے چھازاد بھائى كے حصد ميں آئيں آئوجو يہ بينے آئا فاء دور سول اللہ سطى اللہ عليہ حصد ميں آئيں آئوجو يہ بينے آئا فاء دور سول اللہ سطى اللہ عليہ وسلم كے پاس اپنے بدل كتابت بيں تعاون ما تلئے كے ليے آئيں، جب وہ دروازہ پر آكر كھڑى ہوئيں تو بيرى نگاوان پر پڑى ججھے أن كا آتا اچھا نہ لگا اور ہيں نے بينے دل ميں كہا كہ عنقريب آپ بھى ان كى وہى ملاحت ديكھيں گے جو ميں نے ديكھى ہے، اسنے ميں وہ يولين: اللہ كر سول! ميں جو يہر بيہ بنت حارث ہوئى اپنى ميں ان كى وہى ملاحت ديكھيں گہو ميں نے ديكھى ہے، اسنے ميں وہ يولين: اللہ كر سول! ميں جو ميں نے ديكھى ہے، اسنے ميں وہ يولين: اللہ كانے آئى ہوں، رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے فربايا: "ميں تجہازا بدل كتابت اوا كر ويتا ہوں اور تم كى رغبت ركھى ہو؟" وہ يولين: وہ كيا ہے؟ اللہ كر سول! ۔ آپ صلى اللہ عليہ وسلم نے فربايا: "ميں تجہازا بدل كتابت اوا كر ويتا ہوں اور تم سے شادى كر ليتا ہوں " وہ يولين: ميں كر بچى (ليتى تھيے ہے بخوشي منظور ہے)۔ ام المؤمنين عائشہ رضى اللہ عنها كہتى ہيں: پھر جب لوگوں نے ايك دو سرے سے شادى كر ليتا ہوں اللہ عليہ وسلم نے تو بى مصطلق کے جتنے قيدى اُن كے ہاتھوں ميں سے ساك در سول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم کے سرال والے ہيں، ہم نے كوئى عورت اتى سب كو چھوڈ ديا أغيس آذاد كر ديا، اور كہنے گے كہ يہ لوگ رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم کے سرال والے ہيں، ہم نے كوئى عورت اتى سب كو چھوڈ ديا أغيس آذاد كر ديا، اور كہنے گے كہ يہ لوگ رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم کے سسرال والے ہيں، ہم نے كوئى عورت اتى سب کو چھوڈ ديا أغيس آذاد كر ديا، اور كہنے گے كہ يہ لوگ رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم کے سسرال والے ہيں، ہم نے كوئى عورت اتى اس

8: اُمّ حبیب: ابوسفیان کی بیٹی اور عبید اللہ بن جحش کی بیوہ تھیں۔عبید اللہ نے حبشہ ہجرت کی اور وہیں مر گیا<sup>135</sup>۔

9: صفیہ بنت جی: (جی بن اخطب نامی یہودی عالم کی بیٹی) کنانہ بن ربیع کی بیوی تھیں، جو خیبر کے سر دارول میں سے تھا۔ پیغیبر نے قیدیول میں سے ان کا انتخاب کیا اور جس روز خیبر سے مدینہ والیک فرمائی اُسی رات صفیہ سے ہم بستر ہوئے 136۔

10: میمونہ بنت حارث الہلالیہ: ان کی ایک بہن ابوسفیان اور دوسری بہن عباس بن عبد المطلب کی بیوی تھیں۔ میمونہ خالد بن ولید کی خالہ تھی۔ کہا جاتا ہے کہ اس شادی کے بعد خالد نے اسلام قبول کیا اور دائرہ اسلام میں داخل ہو گئے۔ پنجمبر نے اُنھیں چند گھوڑے عطاکیے۔

11: فاطمه بنت سریح

12:هند بنت يزيد

13: اساء بنت ساء

برکت والی نہیں دیکھی جس کی وجہ سے اس کی قوم کو اتناز بر دست فائدہ ہوا ہو ، اُن کی وجہ سے بنی مصطلق کے سوقیدی آزاد ہوئے۔ (سنن ابی داور ، کیاب ایکٹن )۔

<sup>135:</sup>ام حبیبہ کانام رملہ بنت ابوسفیان تھا۔ بنوامیہ کے پہلے خلیفہ معاویہ کی بہن تھیں۔

<sup>136:</sup> رات کو آپ اُزے اور خیے میں داخل ہوئے، وہ بھی اُن کے ساتھ داخل ہو کی۔ وہ خیے میں اپناسر رکھ کر سوگئے۔ رسول اللہ کو شیخ ہوئی آتے نے حرکت (آجٹ سن، فرمایا) کون ہے؟۔ انھوں نے فرمایا: "ابوالیوب ہوں"۔ آپ نے فرمایا" تھی ارائیکام ہے؟"۔ انھوں نے فرمایا" یارسول اللہ! جو ان لڑکی جن کی من شادی ہوئی ہے اور آپ نے اُن کے شوہر کے ساتھ جو کیا سوکیا۔ اس لیے میں اُن سے بے خوف نہ تھا، میں نے کہا کہ اگر وہ جنبش کریں تو میں آپ کے قریب رہوں گا۔ رسول اللہ نے فرمایا: "اے ابوالیوب! خداتم پر رحمت کر۔ "در طبقات ابن سعد)۔

14: زينب بنت خزيمه

15: بهبله بنت قيس: اشعث بن قيس كي بهن <sup>137</sup>-

16: اسماء بنت نعمان: ان سے نکاح تو کیالیکن ہم بسر نہیں ہوئے

17: فاطمه بنت ضخاك: ان سے نكاح توكياليكن ہم بسر نہيں ہوئے

18: ماریہ قبطیہ: کو مصرسے تحفے کے طور پر بھیجا گیا۔ جس کے بطن سے ابرا ہیم پیدا ہوا جو بھپین ہی مر گیا۔

\_\_\_\_

137: غالباً يبال كتابت كى غلطى ہوئى ہے فتيلہ كى بجائے ہبد كھا گيا ہے۔ پس منظر کچھ يوں ہے: "ابواسيدر ضى اللہ عند نے بيان كيا كہ نبی كي كريم صلى اللہ عليه وسلم نے ماتھ باہر نظے اور ايک باغ ميں پنچ جس كانام "شوط" خفا۔ جب وہاں جا كر اور باغوں كے در ميان پنچ تو پيٹھ گئے۔ نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم نے فرمايا كہ تم لوگ يمين بيٹھو، پھر باغ ميں گئے ، جونيہ لائی جا پچلی تھيں اور انھيں تھجور كے ايک گھر ميں اتارا۔ اس كانام اميمہ بنت نعمان بن شر احمل تھا ( يہ وہی خاتون ہيں جن كانام 16 نمبر پر اساء بنت نعمان كلھا ہوا ہے۔ فتيلہ كاد كر پنچ ہے )۔

اتارا۔ اس كانام اميمہ بنت نعمان بن شر احمل تھا ( يہ وہی خاتون ہيں جن كانام 16 نمبر پر اساء بنت نعمان كلھا ہوا ہے۔ فتيلہ كاد كر پنچ ہے )۔

واس كے ساتھ ايك دايہ بھی ان كى د كيو بھال كے ليے تھی۔ جب نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم ان كيا كہ اس پر نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم نے اپنا شوط ہوں۔ نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم نے اپنا شوط ہوں۔ نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم نبی ہوں۔ پانا مائی جن سے بناہ مائی جن ہے۔ اس كے بعد نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم غیر ہے بہا مائی جن سے بناہ مائی جن سے بناہ انگی جن ہے۔ اس كے بعد نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم غیر ہوں اس کے اللہ کہ ابواسید! اے دوراز قبہ كریم سے دوراز قبہ كریم سے دوراز قبہ كریم سے بناہ انگی جن سے بناہ انگی جن آئے ۔ اس کے بعد نبی كريم صلى اللہ عليه وسلم غیر ہیں۔ دوراز قبہ كریم سے دوران قبہ كريم سے دوران تبہ كریم سے دوران قبہ كريم سے دوران تبہ كریم سے دوران قبہ كريم سے دوران كريم سے دوران كريم سے دوران كريم سے دوران

قتیلہ کا واقعہ یہ ہے:" ابن عباس رضی اللہ کا بیان ہے۔ کہ جب اُس خاتون نے پناہا گئی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم وہاں سے ناراض ہو کر چلے آئے۔ تواشعث نے کہایار سول رنجیدہ نہ ہوں، میرے پاس اس نے زیادہ خوب صورت عورت ہے، چنانچہ اُس نے اپنی بہن کا اکاح قتیلہ کا کا تعلیہ کا کہ آپ سے کر دیا "۔ حضور کی وفات کے بعد فقیلہ مرتد ہوگئی اور عکر مہ بن ابو جہل سے شادی کر لی۔ ابو بکر فقیلہ کاسر قلم کرنے کا ارادہ رکھتے تھے، لیکن عمر بن خطاب کے کہنے پر باز رہے، کیونکہ فتیلہ اُکاح کے بعد رخصت نہیں ہوئی تھی۔ اور اپنے بھائی سمیت مرتد ہوگئ تھی۔ رکھو اُنہ البدار یہ والنہایہ ابن کثیر )۔

19: ریحانہ: قرانی اصطلاح "مَا مَلکَتُ اَیُمَانُکُورُ" کے مطابق ماریہ قبطیہ کی مانند ایک کنیز تھی۔ ان دونوں کے ساتھ ہم بستری کے لیے کسی قسم کے رسمی قبول وا پجاب کی ضرورت نہیں تھی۔ بنو قریظ پر حملے کے دوران قیدی بن پیغیبر کے حصے میں آئی لیکن اس نے نہ تواسلام قبول کیا اور نہ ہی محمد سے نکاح کرنے پر رضامند ہوئی، بلکہ پیغیبر کے گھر میں ایک کنیز کے طور پر زندگی گزارنے کو ترجیجے دی۔

20: اُمِّم شریک دوسیہ: اُن چار خوا تین میں سے تھیں جضوں نے خود اپنے آپ کو پیغیبر کو ہبہ کیا تھا۔ وہ خوا تین جن کا با قاعدہ نکاح ہوا تھا جس میں مہر، گواہان کی موجود گی اور ولی کی رضا مندی جیسی رسوم ضروری تھی، اور وہ کنیزیں جو کسی کافر یامشرک کی بیوی ہونے کی وجہ سے مسلمانوں کے لیے حلال تھہریں، اُن دونوں سے ہٹ کریہ خاتون تیسرے زمرے میں آتی ہیں۔ پیغیبر کے حرم میں الی عور تیں تھیں جنھوں نے اپنے آپ کو پیغیبر کو ہبہ کر دیا تھا۔ باتی تین خواتین میمونہ، زینب اور خولہ تھیں۔ 138

<sup>138:</sup> تال ن من منور کی چند اور شادیوں کا بھی ذکر ہے۔ جن میں ایک شادی ملیکہ بنت داؤد نامی خاتون سے بھی ہوئی تھی۔" واقدی کے قول کے مطابق حضور نے ملیکہ بن داؤد اللیشیہ سے نکاح کیا۔ حضور کی کسی دوسری بچری (عائشہ ) نے اُس کے پاس جا کر اُسے فیرت دلائی کہ تجھے شرم نہیں آتی کہ تو نے اپنے باپ کے قاتل کے ساتھ نکاح کر لیا۔ اس لیے اُس نے آپ سے پناہ ما گی۔ یہ خوب صورت اور جوان عورت تھی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اُسے جدا کر دیا۔ آپ نے اُس کے باپ کو کلہ کی فتح میں قتل کر ایا تھا۔ ( تاریخ الرسل و اللہ ک )۔

تاریخ طبری میں شنباء بنت عمر الففارید نامی خاتون کا بھی ذکر ہے جس سے حضور نے شادی فرمائی تھی۔" یہ عورت بنو قریظ سے تھی۔ بنو قریظہ کی ہلاکت کی وجہ سے اس کانب معلوم ند ہو سکا۔ یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ یہ کنانیہ تھی۔۔ جب رسول اللہ اُس کے پاس گئے تو حائضہ ہوگئ۔ اُٹھی ایام میں قبل اس کے کہ وہ ظاہر ہو، ابرا تیم کا انتقال ہو گیا۔ اُس نے کہا کہ اگر مجمد نبی برحق ہوتے توان کا محبوب ترین فرزند نہ مرجا تا۔ یہ عن کر آپنے نے اُسے یہاں سے نکال دیا"۔

<sup>&</sup>quot; حضرت سہل بن زید سے روایت ہے۔ رسول اللہ نے بنو غفار کی خاتون عمرہ بنت یزید سے شادی کی۔ آپ اُس کو گھر لائے تو معلوم ہوا کہ اُس کے سینے پر برص کا داغ ہے۔ رسول اللہ اُس سے علیحدہ ہو گئے اور ضح کو آپ نے فرمایا کہ اپنے خاندان میں چلی جاؤ۔ آپ نے اُسے کامل مہر اداکیا "۔ (البد اید دالنہایہ)۔

اُمْ شریک کے پغیر کو یوں ہبہ کرنے پر عائشہ بہت پریشان ہوئیں کیونکہ اُمْ شریک انتہائی خوبصورت خاتون تھیں اور حضور نے اس پیشش کو فوراً قبول کر لیا تھا۔ عائشہ نے غصے اور حسد ہے کہا:" مجھے سمجھ نہیں آتی کہ کوئی عورت اپنے آپ کو کسی مر د کے سپر دکر کے خود کو یوں بے وقعت کر سکتی ہے؟"۔ای حوالے سے سورت الا حدّاب کی سورت 50 کا آخری حصہ نازل ہوا جو اُمْ شریک کے عمل اور پنجیر کی جانب سے قبول کر لینے کی تائید و تصدیق کے لیے خدا کی طرف سے نازل ہوا۔ آیت 50 کا آخری حصہ کچھ یوں ہے۔:

وامرَ أُقَّمُوْمِنَةً إِن وَهَبَت نَفسَها لِلتَّبِيِّ إِن أَمادَ النَّبِيُّ أَن يَستَنِكحَها خالِصَةً لكَمِن دوْنِ الْمؤمِنين ــ

(اوراس مسلمان عورت کو بھی جو بلاعوض اپنے کو پیغیبر کو دے دے بشر طیکہ پیغیبر اس کو نکاح میں لانا چاہے یہ خالص آپ کے لیے ہے نہ اور مسلمانوں کے لیے )۔

عائشہ نے جب میہ دیکھاتو بہت گتا خانہ انداز میں کہا:" اِنی لاُس یں بدا یساں علاق فی ہواگ" (مجھے نظر آ رہاہے کہ اللہ آپ کی نفسانی خواہشات کو پوراکرنے میں بہت جلدی کرتاہے)۔

عائشہ سے مروی ایک اور معتبر روایت کاشیخین (جلال الدین ایسیوطی، جلال الدین الحلی) حوالہ دیتے ہیں۔ کہ عائشہ اور پنج ببر کے در میان یہ نزاع دوسری صورت میں پیش آیاتھا۔ جس کے مطابق آیت 50 نازل ہو چکی تھی اور اُنھیں جب اُم شریک کے واقعے سے آگاہی ہوئی تو اُنھوں نے غصے سے کہاتھا: ''جھے سہجھ نہیں آتی کہ کوئی عورت اپنے آپ کوکسی مرد کے یوں سپرد کر کے خود کو بے وقعت کر سکتی

139: محمد بن سلام بیان کرتے ہیں۔ خولہ بنت حکیم رضی اللہ عنباان عور توں میں سے تھیں جنفوں نے اپنے آپ کورسول اللہ صلی اللہ علیا وسلم کے لیے ہیہ کرتے شر ماتی نہیں۔ پھر علیہ وسلم کے لیے ہیہ کرتے شر ماتی نہیں۔ پھر جب آیت "ترجع من نشاء منھن" (اے پیغیرا تو اپنی جس بیوی کو چاہے چھھے ڈال دے اور جے چاہے اپنے پاس جگہ دے) نازل ہوئی تو میں نے کہا یا رسول اللہ! اب میں سمجھی اللہ تعالیٰ جلد جلد آپ کی خوشی کو پوراکر تاہے۔ (صحیح بخاری، کتاب الذکاح)۔

ہے؟"۔ اُس وقت عائشہ کو تنبیہ کرنے کے لیے آیت 5 نازل ہوئی جس پر عائشہ نے وہ گتا خانہ جملہ ادا کیا تھا۔

سورت الاُحدَرَاب كى آیت 50 جس میں پیغیبر کے عور تول کے حوالے سے حقوق طے ہوئے، وہ پچھ یول ہیں: ہیں:

يا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا اَحلَلنالک اَزواجَک اللاق آتَيت اُجُوبَهُنَّ وَما مَلکَت يَمينُک مِنَّا اَفَاء اللهُ عَلَيک وَبَناتِ عَمَّک وَ بَناتِ خَالاتِک اللّ قي هاجَرنَ مَعَک وَ امرَ أَة مُوْمِنَةً إِن وَهَيَت عَمَّک وَ بَناتِ خَالاتِک اللّ قي هاجَرنَ مَعَک وَ امرَ أَة مُوْمِنَةً إِن وَهَيَت نَفسها لِلنَّبِيُّ إِنا َباوَ النَّبِيُّ أَن يَستَنْكِحَها خَالِصَةً كَن مِن دُونِ المُوْمِنينَ قَل عَلِمنا ما فَرَضنا عَليهِم في أَزواجِهِم وَما مَلكت اَيماهُم لِليلائِكُونَ عَلَيك حَرَجُوكَ كَانَ اللهُ غَفُوم أَبَحيماً۔

(اے نی! ہم نے تمھارے لیے حلال فرمائیں تمھاری وہ بیبیاں جن کو تم مہر دواور تمھارے ہاتھ کامال کنیزیں جواللہ نے تمھارے لیے حلال فرمائیں تمھارے چاکی بیٹیاں اور چھو چھیوں کی بیٹیاں اور ماموں کی بیٹیاں اور خالاؤں کی بیٹیاں جخھوں نے تمھارے ساتھ ہجرت کی اور اس مسلمان عورت کو بھی جو بلا عوض اپنے کو پیغیبر کو دے دے بشر طیکہ پیغیبر اس کو نکاح میں لاناچاہے یہ خالص آپ کے لیے ہے نہ اور مسلمانوں کے بیچھ ہم نے مسلمانوں پر ان کی بیویوں اور لونڈیوں کے بارے میں مقرر کیاہے تاکہ آپ پر کوئی وقت نہ رہے اور اللہ معاف کرنے والامہر بان ہے)۔

عائشہ کواس آیت کے آخری جھے پراعتراض تھا چنانچہ اُن کی تادیب کے لیے آیت 5 نازل ہوئی جہاں نہ صرف عور تول کے حوالے سے پنجبر کے اختیارات کی حدود کا تعین کیا گیا بلکہ اُنھیں اس سلسلے میں مطلق آزادی دے دی گئی اور عور تول کو کسی بھی قشم کے دعوے یا تقاضے سے محروم کر دیا گیا۔ سورت الاُحدَاب کی آیت 5 کیوں ہے:

تُرْجِيُ مَنْ تَشَآ عُمِنْهُنَّ وَتُـنُّوِيِّ اِلْيَكَ مَنْ تَشَاءُ وَمَنِ ابْتَعَيْتَ مِنَّنُ عَرَلْتَ فَلا جُمَّاحَ عَلَيْكَ دِلِكَ اَدْنَى اَنْ تَقَرَّ اَعْنُنْهُنَّ وَلاَيْخَرَنَّ وَيَرْضَيْنِ مِمَاۤ اَتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِيْ قُلُوْبِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَلِيْمًا ـ

(تم کو اختیار دیاجاتا ہے کہ اپنی بیویوں میں سے جس کو چاہوا پنے سے الگ رکھو، جسے چاہوا پنے ساتھ رکھو اور جسے چاہوالگ رکھنے کے بعد اپنے پاس بلالواس معاملہ میں تم پر کوئی مضا کقہ نہیں ہے اِس طرح زیادہ متوقع ہے کہ اُن کی آئکھیں ٹھنڈی رہیں گی اور وہ رنجیدہ نہ ہوں گی، اور جو پچھ بھی تم اُن کو دوگے اس پر وہ سب راضی رہیں گی اللہ جانتا ہے جو پچھ تم لوگوں کے دلوں میں ہے، اور اللہ علیم و حلیم ہے)۔

ز مخشری نے تفیر الکشاف میں اس آیت کی شان نزول یوں بیان کی گئی ہے کہ پیغیر کی بویال ایک دوسرے سے حسد کرتی تھیں اور پیغیر سے زیادہ نفقہ کامطالبہ کرتی تھیں 140 عائشہ کی ایک روایت کے مطابق حضور نے اپنی بیویوں سے ایک ماہ کے لیے مباشر ت ترک کر دی تھی۔ تو یہ آیت نازل ہوئی جس میں بیویوں سے سلوک کے حوالے سے حضور کے ہاتھ کھول دیۓ گئے۔ بیویاں بہت متفکر ہو عمل اور انھوں نے حضور سے کہا کہ آپ این مال سے جس قدر چاہیں ہمیں دیں۔ یعنی آپ کو مطلق اختیار ہے کہ آپ کو جیسے پہند ہے ولیے کریں۔

ز مخشری نے تغییر الکشاف میں آیت 51 کی جو تغصیلی شرح کی ہے اس کا خلاصہ کچھ یوں ہے: "پیغیمر اپنی کسی بھی ہوی کو جپوڑنے یا طلاق دینے میں کسی بھی ہوی کو جپوڑنے یا طلاق دینے میں اُنھیں اختیار حاصل ہے "۔ وہ اس میں اضافہ کرتے ہوئے مزید کہتے ہیں: "پیغیمر اپنے مانے والوں میں سے کسی بھی عورت سے زکاح کرنے میں مختار اور آزاد ہیں "۔ حسن بن علی کے حوالے سے زمخشری بیان

<sup>140 :</sup> بیہ بنو قریظہ کے قتل عام کے بعد کا واقعہ ہے۔ جب مسلمانوں کے ہاتھ بہت زیادہ مال غنیمت لگا تھا اور حضور کو اُس مال غنیمت کا پانچواں حصہ ملا تھا۔ اس وجہ سے حضور کی ہویوں نے نققہ بڑھانے کا مطالبہ کیا تھا۔

کرتے ہیں: "اگر پیغیبر کی عورت سے شادی کرنے کے خواہش مند ہیں تو کسی دو سرے کو حق نہیں ہے کہ دہ اُس عورت کی طرف پیش قدمی کرے تا آئکہ پیغیبر خودہی اُس عورت سے صرف نظر کر لیں "۔

اسی باب میں زمخشری دوبارہ کہتے ہیں: "اُن وقتوں میں پیغیبر کی نو بیویاں تھیں اور "ڈڈر چی مَئن دَشَاً "کی مخاطب وہ پانچ بیویاں تھیں جنھیں اپنے جھے کی باری یا تو بالکل نہیں ملتی تھیں یا تاخیر سے ملتی تھی ، وہ سودہ، جو برید، صفیہ، میمونہ اور اُم حبیبہ تھیں اور وہ چار بیویاں جو لطف و عنایت سے بہرہ مند ہوتی تھیں، اور پیغیبر با قاعد گی سے خود اُن کے پاس جاتے تھے وہ عائشہ ، حفصہ، اُم سلمہ اور زینب تھیں "۔

اور پیغیبر با قاعد گی سے خود اُن کے پاس جاتے تھے وہ عائشہ ، حفصہ، اُم سلمہ اور زینب تھیں "۔

عائشہ اسی سلسلے میں دوبارہ کہتی ہیں: "شائد ہی کوئی ایبادن ہو کہ جب پیغیبر ہم سب سے ملتے نہ ہوں۔ لیکن مباشر ت کے حوالے سے جب سی بیوی کی باری آتی تھی تو وہ رات اُسی بیوی کے ساتھ بسر کرتے سے اور چونکہ سودہ بنت زمعہ ڈرتی تھیں کہ پیغیبر اُنھیں طلاق دے دیں گی قوقع نہیں کرتی اور اپنے جھے کی رات سے کہا کہ میر کی باری کو رہنے دیں، میں آپ سے ہم بستری کی توقع نہیں کرتی اور اپنے جھے کی رات عائشہ کے حوالے کرتی ہوں۔ لیکن مجھے طلاق نہ دیں کیونکہ میں چاہتی ہوں کہ روز محشر میر اشار آپ کی عائشہ کے حوالے کرتی ہوں۔ لیکن مجھے طلاق نہ دیں کیونکہ میں چاہتی ہوں کہ روز محشر میر اشار آپ کی عور اور میں ہے ہو اللے۔

141: عبداللہ بن عبال گہتے ہیں کہ ام المؤمنین سودہ کو ڈر ہوا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم آخیں طلاق دے دیں گے ، تو آٹھوں نے عرض کیا: آپ ہمیں طلاق نہ دیں ، اور جھے اپنی بیویوں میں شامل رہنے دیں اور میری باری کا دن عائشہ گودے دیں، تو آپ نے ایسان کیا، اس پر آبت" وال اُھُر آڈ گاؤ آفیا اُنسُورًا اُؤ اِعْرَاضًا وَالْحَدُاعَ مَا لَيْهِ عِمَا اَنْ يُضْلِمَا اَنْدُهُمَّا صُلْحًا وَالْسُلُمُ عَدَّدٍ" نازل ہوئی (اور اگر کی عورت کوا پنے خاوند کی طرف سے زیادتی یا بے رغبتی کا اندیشہ ہوتم میاں بیوی پر کچھ گناہ نہیں کہ آئیں میں کسی قرار داد پر صلح کر لیں۔ اور صلح بہتر ہے: اللّٰجِسَاء ۔ 128: سنن ترذی )۔

سورت الاُحدَّاب کی آیت 51 کے آخر میں جو اہم کلتہ ہے اس کے مطابق آزادیِ عمل اور تمام اختیارات پیغیمر کو تفویض ہوئے سے اور اُن کی ہویوں کے پاس کسی فتم کا نقاضا کرنے یا جو اب طلبی کا حق نہیں تھا۔ اور اُن کی کسی جھی فتم کی تو قع یا نقاضا خدائی امر اور ارادے سے انحر اف گناجائے گا۔ آیت کے آخر میں فرمایا گیا ہے: '' ذلاف اُدَنی '' یعنی میہ تر تیب اُن کے لیے بہتر رہے گی کیونکہ اس سے اُن کے در میان ر قابت ختم ہوگی، اور یوں وہ ہمیشہ مطمئن اور راضی رہیں گی۔ شائد عور توں کے و قار کو جو تھیں بہتی تھی اسے سہلانے، اور اُن کی عزت نفس کو جس انداز سے مجر و آئیا گیا تھا، اُس کا اُش کم کرنے کے لیے آیت 52 نازل ہوئی، جے اُنھیں بہلانے، دلاساویے اور نوش کرنے کی کوشش سمجھاجا سکتا ہے:

لاَيَحِلُّ لكَ النِّسَاءُ مِن بَعْدُولاَ أَنْ تَبَدَّل بِهِنَّ مِنْ أَدُواجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسُنُهُنَّ اِلَّامَا مَلَكَتْ يَمِيْنُكَ وَكَانَ اللهُ عَلَى لَكَ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَ

ان کے بعد اور عور تیں شمصیں حلال نہیں ہیں، اور نہ کہ ان کی جگہ اور بیویاں لے آؤ خواہ اُن کا حسن سمصیں کتنائی پہند ہو، البتہ لونڈیوں کی شمصیں اجازت ہے اللہ ہر چیز پر نگہبان ہے

لیکن یہاں ایک مئلہ در پیش ہے اور اس سلسلہ میں عائشہ سے روایت کر دہ ایک حدیث ہے جسے تمام محدثین صحیح گر دانتے ہیں،اور وہ یہ ہے کہ حضور کی وفات سے پہلے تمام عور تیں اُن کے لیے حلال ہو گئ تھیں۔

ز مخشری اس بات کے قائل ہیں کہ یہ حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ آیت 52 سنّت کے علاوہ اس آیت آخلافیاً لگ اُڈ وَاجَك "(تمہارے لیے حلال فرمائیں: الاُحورَاب 50) کی دلیل سے جو پہلے مازل ہوئی، سے نخ ہو گئے۔ ایسی صورت میں منسوخ آیت کو پہلے ہونا چاہیے تھا جب کہ یہاں نخ آیت بعد میں ہے۔ بہر حال سیوطی این کتاب "الاِتقان فی علوم القرآن" میں کہتے ہیں کہ پہلی آیت نے بعد والی آیت کو ننج کر دیا ہے۔

سورت الأحدَّاب كى متعدد آيات كے مجموع سے جیران كن متیجہ سامنے آتا ہے كہ عور توں كے حوالے سے حضور كادائرہ امتیاز كافی وسیع تھا۔

وہ چارسے زیادہ بیوی رکھ سکتے تھے۔ وہ رشتہ دار خواتین جھوں نے جمرت کی تھی وہ اُن پر طال تھیں۔
اگر کوئی عورت خود کو پیش کرے تو بغیر گواہوں اور مہر کی ادائیگی کے وہ اسے بیوی بناسکتے تھے۔ بیویوں
کے در میان انصاف اور اُنھیں مساوی حقوق دینے سے خود کو مبر اء رکھ سکتے تھے۔ اگر کسی بیوی کی ہم
بستری کی باری ہوتی، تو اسے ملتوی باترک کر سکتے تھے۔ اگر وہ کسی عورت کو چاہتے یا نکاح کی خواہش
رکھتے تو وہ دو سرے مسلمانوں پر حمرام ہو جاتی تھی۔ اُن کی وفات کے بعد کسی کو حق حاصل نہیں تھا کہ
اُن کی بیواؤں سے نکاح کرے (الا حز اب - 53 تا 55)۔ اور ان کے علاوہ پنغیمر کی بیویوں کو نفقہ میں
اضافہ کرنے کا تقاضا کرنے کا حق نہیں تھا۔ 142

ر سول اللہ کے ان امتیاز ات، اختیارات اور آزادی عمل کے مقابلے میں اُن کی بیویوں پر مخصوص ذمہ داریاں عائد خییں۔

142: سرت جلبیہ میں عور توں کے حوالے سے حضور کے خصوصی امتیازات اور اختیار کے حوالے سے لکھا گیا ہے۔ ''آ مخصرت کواگر کسی الدین عورت کی طرف رغبت ہو جو خوہر والی نہ ہو تو آپ کے لیے بیر جائز تھا کہ آپ لفظ نکاح یا ہیہ کاڈ کر کیے بغیر اور بغیر گواہوں اور اُس کے دلی کے عورت کی طرف رغبت ہو جائے گی ) جیسا کہ حضرت دلی کے عورت کے ساتھ ہم بستری کر لیس ( بینی ایسی صورت میں وہ عورت لفظ نکاح کے بغیر آپ کے بچری ہو جائے گی ) جیسا کہ حضرت زین بین جش کے معاملے میں ہو است اس اور آگر آپ کو کسی اندی کی طرف رغبت ہو جائے تو اُس کے خوہر کر واجب تھا کہ آئحضرت کے لیے وہ اپنی بیوی کو طلاق دے دے۔ اس طرح آگر آپ کو کسی باندی کی طرف رغبت ہو جائے تو اُس کے آتا پر واجب تھا کہ آپ کسی عورت کو بغیر اُس کی مرضی معلوم آئی ہو ایک بیا ہوں کہ معلوم کے جس سے چاہیں بیاہ دین ۔ اس طرح آپ کے لیے جائز تھا کہ آپ کی عورت کو بغیر اُس کی مرضی معلوم کے جس سے چاہیں بیاہ دین ۔ اس طرح آپ کے لیے جائز تھا کہ آپ اور دائی کا دائی تھرت میمونہ کے ساتھ آئی کی کا دائی ہو ۔

وہ دوسری عور توں کے مانند نہیں تھیں۔وہ دوسرے مر دوں کے سامنے ظاہر نہیں ہوسکتی تھیں، اُنھیں پر دے کے پیچھے سے بات کرنے کا حکم تھا۔ زمانہ جاہلیت میں رائج زیبائش سے پر ہیز لازم تھا۔ جو بھی نفقہ دیا جائے گائس پر قانغ رہیں گی اور مر اعات نہ ملنے کی وجہ سے شکایت نہیں کریں گی۔

شادى كے حوالے سے سورت الأحزَاب كى آيت 53 كے آخر ميں واضح انداز ميں فرمايا گياہے:

وَما كَانَ لَكُم اَن تُؤِذُوْا مَسُولَ اللَّهِ وَلا اَن تَنكِحُوا اَزواجَهُ مِن بَعدةٍ إِنَّ ذَلِكُم كَانَ عِندَ اللَّهِ عَظيمًا ــ

(اور تمھارے لیے جائز نہیں کہ تم رسول اللہ کو ایذ ادواور نہ یہ کہ تم ان کی بیو یوں سے آپ کے بعد مجھی بھی نکاح کرویے شک بیراللہ کے نزدیک بڑا گناہ ہے )۔

تالمو دمیں یہی تھم یہو دی بادشاہوں کی بیواؤں کے متعلق آیاہے۔

ابن عباس کہتے ہیں: "کہ ایک شخص حضور کی ایک بیوی سے ملنے آیا اور حضور نے اُس سے فرمایا کہ ایسا دوبارہ نہ ہونے پائے۔ اُس مر دنے کہا: "یہ میری چپاکی بیٹی ہے اور مجھ سے کوئی نارواحرکت سرزد نہیں ہوئی"۔ پیغیبر نے فرمایا: " میں یہ جانتا ہوں لیکن کوئی بھی اللہ سے اور مجھ سے زیادہ غیرت مند نہیں ہے "۔ اُس آدی کوئر الگا اور وہاں سے جاتے وقت بڑبڑاتے ہوئے بولا: "مجھے میرے چپاکی بیٹی سے بات کرنے سے منع کیا ہے۔ اس کے مرنے کے بعد میں اُس سے شادی کر لوں گا"۔ اور سورت الاحزاب کی آیت 153 سی مناسبت سے نازل ہوئی۔

ایک بات جس کا اس باب میں ذکر ضروری ہے کہ حضور کے حرم میں کسی بھی وقت ہیں ہویاں نہیں رہیں۔ اُن میں سے دو ظاہری یانام کی حد تک پیغیبر کی بیویاں شار ہوتی ہیں لیکن آپ اُن سے ہم بستر نہیں ہوئے۔ اُن میں سے بعض جیسے حضرت خدیجہ، زینب بنت خزیمہ اور ریحانہ نامی لونڈی پہلے ہی مرچکی تھیں۔ وفات کے وقت اُن کے حرم میں نوسے زیادہ ہیویاں نہیں تھیں اور اُن کے در میان دھڑے

بندی اور رقابت موجود تقی <sup>143</sup> ایک طرف عائشه، حفصه، سوده اور صفیه تھیں اور دوسری طرف زینب بنت جحش، اُمّ سلمه اور دوسری بیویاں تھیں۔

حضور کی ازواج میں سے چند ایک کے واقعات اسلامی تاریخ وادب میں درج ہیں، جن میں سے ایک واقعہ افک یعنی عائشہ پر صفوان بن معطل کے حوالے سے تہت تھی۔ تیسری ہجری میں غزوہ بنو مصطلق کے بعد عمر بن خطاب اور خزرج کے ایک شخص کے در میان جھگڑا ہوا۔ عبداللہ بن ابی جو مدینہ کے منافقین کے طور پر جاناجا تا تھااور اسلام کی ابتدائی تاریخ میں خاصابہ نام تھا، کو اس بات پر بہت غصہ آیا اور اُس نے کہا:" یہ بد نصیبی ہم نے خود گلے لگائی ہے (یعنی قریش مہاجرین کو قبول کرتے ہوئے اُن کی پذیر ائی کرنا)۔ یہ مشل ہم پر صادق آتی ہے کہ جب اپنے کتے کو کھانے سے سیر کر دوگے تووہ آپ کو ہی کائے گا۔ ہم واپس یثر ب چلتے ہیں جہاں ہمارے عزیزوں کی اکثریت ہے اور اس گھٹیا اقلیت کو باہر کرتے ہیں۔

جب یہ بات حضور کے کانوں تک پینچی تو اُنھوں نے واپس مدینہ پینچنے کی جلدی کی تا کہ عبد اللہ بن ابی کو اس تحریک اور فٹنے سے بازر کھ پائیں۔ یہ سفر لگا تار تھااور حضور نے سستانے کی خاطر بہت کم تو قف کیا۔ اپنی باری کی وجہ سے اس سفر میں عائشہ حضور کے ساتھ تھیں۔ واپسی پر راستے میں ایک جگہ مخضر قیام

<sup>143 :</sup> عروہ بن زبیر کہتے ہیں کہ ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ عنہائے کہا: مجھے معلوم ہونے سے پہلے زینب بنت جحش رضی اللہ عنہامیر سے گھر میں بغیر اجازت کے آگئیں، وہ غصہ میں تھیں، کہنے لگیں: اللہ کے رسول آئیا آپ کے لیے بس یمی کافی ہے کہ ابو بکر کی بٹی امین آ توش آپ کے لیے بس یمی کافی ہے کہ ابو بکر کی بٹی امین آتو تو اگر دے؟ اس کے بعد وہ میر کی طرف متوجہ ہو تکیں، میں نے اُن سے منہ موڑ لیا، یمہاں تک کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے نہیں اور میں نے اُن کا جو اب دیا ہے بہاں تک کہ میں نے جھے میں من کا تو کہ اور اس پر اپنی بر تری دکھا تو میں اُن کی طرف دیکھا نے دیکھا کہ اُن کا تھوک اُن کے منہ میں سوکھ گیا، اور جھے کوئی جو اب نہ دے سکیں، پھر میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف دیکھا تو ایک کا چرہ کھل اٹھا تھا "۔ (سنن این ماج، کیا اللہ عالیہ وسلم کی طرف دیکھا تو آپ کا چرہ کھل اٹھا تھا "۔ (سنن این ماج، کیا اللہ عالیہ وسلم کی طرف دیکھا

کے دوران قضائے حاجت کے لیے باہر صحرا میں گئیں اور وہاں اپنابار گم کر بیٹھیں جس کی تلاش میں کارواں سے پیچےرہ گئیں اور جس اونٹ پر آپ کا ہودہ تھاوہ دو سرے اونٹوں کے ساتھ چلا گیا۔
عائشہ صحرا میں اکیلی رہ گئیں تا آنکہ صفوان بن معطل، جو قافلے کے پیچے پیچے آر ہاتھا تا کہ اگر کسی کی کوئی چیز پیچے رہ جائے تو وہ اسے تلاش کر لائے، اُس جگہ آن پہنچا اور اُنھیں اپنے پیچے اونٹ پر سوار کر کے مدینہ لے آیا۔ بیبات پچی نہ رہ سکی خصوصی طور پر جب اس بات کازینب بنت جمش کی بہن حمنہ کو پیتے چلا۔ اور چونکہ زینب وعائشہ میں رقابت تھی تو اُسے عائشہ کو نقصان پہنچانے کا موقع ہاتھ آگیا اور اُس نے عائشہ پر صفوان کے ساتھ زناکرنے کا الزام لگادیا۔ مشہور شاعر حسان بن ثابت اور مسطح بن اثاثہ بھی اُس کے ساتھ بنا قبور اُس نے یہ خبر پورے شہر میں پھیلادی۔

اُس کے ساتھ ہم زبان ہو گئے۔ عبد اللہ بن ابی جس کا پیغیبر کے ساتھ نفاق اور کینہ مسلم تھا، وہ بھی چپ نہ بیٹھا اور اُس نے یہ خبر پورے شہر میں پھیلادی۔

ظاہری حالت وصورت احوال کے مطابق اس الزام سے بریت یا اپنی بے گناہی ثابت کر ناعائشہ کے لیے خاصا مشکل تھا۔ اس غزوہ (شب خون) سے واپس آنے کے فوراً بعد عائشہ کا مقابلہ ایک ایس عورت سے تھاجو جوانی اور خوب صورتی میں اُن کے ہم پلہ تھی اور جس کے حصول کی خاطر اُن کے شوہر پر بہت می آیات نازل ہوئی تھیں۔ پیغیبر نے اسی غزوے میں بنو مصطلق پر فتح پانے کے بعد مسافع بن صفوان کی بیوی جویر سے بنت حارث بن ابوضر ار کو اُس کے مالک سے جس کا پہلے ذکر ہو چکا ہے، چار سو در ہم کے عوض خرید ااور اپنی بیوی بنالیا۔ صاف لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ حضور نے بہت تھوڑی مدت میں دو خوبصورت بلاعیں اُن کے سر پر لا بٹھائی تھیں۔ چنانچہ اُن کی لطیف زنانہ روح کا مجر وح ہونا فطری طور پر ممکن تھا۔ چنانچہ انتقام لینے کی خاطر اُن سے یہ انحر اف سر زد ہو گیا یا اُنھوں نے اپنے شوہر کو تنبیہ کرنے اور سزاد سے کی خاطر یہ منظر تخلیق کیا ہو۔ کیونکہ یہ کیے ممکن ہے کہ کاروان نے کوچ کیا اور جب عائشہ کا ہو دہ اور سزاد سے کی خاطر یہ منظر تخلیق کیا ہو۔ کیونکہ یہ کیے ممکن ہے کہ کاروان نے کوچ کیا اور جب عائشہ کا ہو دہ اور کا ہورہ وخال ہے ؟۔

عائشہ جو محمد کی اتنی چیتی تھیں، کوج کا تھم دیتے وقت اُٹھوں نے اُن کے متعلق استفسار کیوں نہیں کیا؟۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ سینکڑوں مجاہد کوچ کی تیاری کر رہے تھے اور عائشہ کو خبر تک نہ ہوئی اور وہ وقت پر كاروان تك نهيس پنجيس اور وٻيں صحر اميں رہيں تا آنكه صفوان وہاں پہنچے؟۔اگر صورت حال يوں تھی کہ صفوان کو متحرک کاروان سے ہر حالت میں پیچھے رہنا تھا توجب کاروان نے آرام کی غرض سے اگلا یڑاؤ ڈالنا تھا تو صفوان کو اُن تک پنیخنا جاہیے تھا۔ قافلہ جانے کے بہت دیر بعد صفوان کا قافلے کی جگہ پر پنچنا اور وہاں اکیلی عائشہ کو پانا حقیقت کے ساتھ قطعاً منطبق نہیں ہو تا۔ صاف ظاہر ہے کہ عائشہ اپنی مرضی سے پیچھے رہیں اور اس کے لیے صفوان کے ساتھ ملی بھگت کی گئی تھی۔ جوں ہی صفوان عائشہ کو پیھے بٹھائے مدینہ میں داخل ہوا تو عائشہ کے متعلق بد گمانی اور سر گوشاں شر وع ہو گئیں اور تھوڑی ہی دیر میں یورے شہر میں پھیل گئیں۔ایک چھوٹاساشہر مدینہ جہاں چھوٹی چھوٹی با تیں ایک دم سے پورے شہر میں پھیل جاتی تھیں، یہ کیسے ممکن ہے کہ اتنی اہم بات بیں روز بعد عائشہ کے کانوں تک پیچی اور اُس وقت وہ اس قدر پریثان ہوئیں کہ بہاری کا بہانہ کر کے اپنے باپ کے گھر چلی گئیں؟۔ چنانچہ ایسافرض کرنا فطری ہے کہ وہ پہلے دن سے اس خبر سے واقف تھیں لیکن پی خبر حضور تک پہنچنے کے بعد جب اُنھیں سر دمہری اور بے اعتنائی کاسامناہوا تواُنھوں نے بیاری کا بہانہ کیااور اپنے باپ کے گھر چلی گئیں۔ اس تمام ظاہری صورت اور نامساعد حالات کے باوجو دابیا قطعی طور پر بعید نہیں ہے بلکہ دعویٰ بھی کیاجا سکتاہے کہ عائشہ بے گناہ تھیں اور یہ اُن کے بجگانہ اور زنانہ ذہن کا تخلیق کر دہ تماشا تھا۔ خاص بات یہ بھی ہے کہ صفوان بن معطل عور توں سے نفرت کے حوالے سے مشہور تھا۔ بہر حال لو گوں کی بدگوئی اور بدزیانی جب حضور تک پینچی تووہ اس سے اس قدر پریثان ہوئے کہ اُنھوں نے ایک دم سے اس سلسلے میں اپنے قریبی ترین عزیز یعنی علی بن ابوطالب اور اُسامہ بن زید سے مشورہ کیا۔

اُسامہ نے فیصلہ کن انداز میں کہا کہ عائشہ معصوم ہیں اور ابو بکر کی بیٹی الی آلود گیوں سے پاک ہے۔ لیکن علی بن ابوطالب نے کہا:" آپ کوعور توں کی کمی نہیں ہے،اور اگر عائشہ کی کنیز سے تحقیق کی جائے توسی تک پہنچنا ممکن ہے " ۔ تی انگوانے کی خاطر اُس بیچاری کنیز کو علی نے بہت مارا۔ چو نکہ وہ کنیز کچھ نہیں جانتی تھی چنانچہ اُس نے عائشہ کی ہر اُت کی قسم کھائی۔ لیکن اس کے باوجود حضور کے شک اور پریشانی میں کی واقع نہ ہوئی چنانچہ وہ عائشہ سے پوچھ گچھ کرنے ابو بکر کے گھر گئے، جہاں پر رونے دھونے اور جرم کے انکار کاسامناہونا یک فطری بات تھی۔ اس کے علاوہ اُن پر وحی نازل ہوئی تو اُن کو ڈھانپ دیا گیا اور سر کے نیچے چڑے کا تکیہ رکھ دیا گیا۔ اس دوران اُنھیں اس قدر پسینہ آیا کہ اُنھوں نے جو قبا پہنی ہوئی تھی پسینہ اُس سے باہر بہنے لگا اور سورت اللّه وئی۔ اس سورت میں بہت سی آیات میں زناکی سزا اور افک کی کہانی کے علاوہ عائشہ کی ہر اُت کی وجہ بھی موجود ہیں۔ سرزا، کسی پر تہمت لگانے کی سزا اور افک کی کہانی کے علاوہ عائشہ کی ہر اُت کی وجہ بھی موجود ہیں۔ (آیات کی وجہ بھی موجود ہیں۔

ز مخشری کے بقول کسی بھی اور موضوع کو اس شدت سے قرآن میں بیان نہیں کیا گیا جس کی بہترین مثال آیت 23 ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يَرِمُونَ المُحصَناتِ الغافِلاتِ المُومِناتِ لُعِنُوا فِي الدُّنيا وَالاخِرةِ وَ لَمُم عَذابُ عَظيهُ ــ

(جولوگ پاک دامنوں بے خبر ایمان والیوں پر تہمت لگاتے ہیں ان پر دنیااور آخرت میں لعنت ہے اور ان کے لیے بڑاعذاب ہے)۔

اس ماجرے کے آخر میں اُن تینوں یعنی حمنہ بنت جحش، حسان بن ثابت اور مسطح بن اثاثہ جنھوں نے بیہ بہتان لگایا تھا، پر حدّ نافذ کرتے ہوئے کوڑے مارے گئے۔ یہاں پر قانون عطف استعال ہوا لینی پہلے سے کیے گئے گناہوں کی سزااُنھیں بعد میں دی گئی کیونکہ اُس وقت تک کسی پر تہت لگانے کی حدّ کا تعین نہیں ہوا تھا۔

## زينب كاقصه

محمد کی زینب کے ساتھ شادی کا ذکر سیرت کی کتابوں، روایات حتیٰ کہ قر آن میں بھی موجو د ہے۔ یہ ایک الیی شادی ہے جے محبت کی شادی کہا جاسکتا ہے۔

زینب زید بن حارث کی بیوی تھی۔ زید کو خدیجہ نے اپنی جو انی کی عمر میں خرید اتھا اور اُسے محمد کے حوالے کر دیا تھا۔ حضور نے اُسے آزاد کر دیا اور اُن وقتوں کی رائج عرب رسم کے مطابق اپنا بیٹا بنالیا۔ اُن وقتوں کے رواج کے مطابق منہ بولے بیٹے کے وہی حقوق و فرائض ہوتے تھے جو اصلی بیٹوں کے تھے، جیسے ورث کاحق اور اُن کی بیویاں محر مات میں شامل ہوتی تھیں۔ سورت الا حزاب کی آیت چارسے آٹھ کے خول سے پہلے تک مسلمان اُسی پر انی رسم پر عمل پیرارہے۔ عبداللہ بن عمر کا اس موضوع پر کہنا ہے: "ہم جو پیغیبر کے نزدیک تھے ہم زید کو زید بن محمد پکارتے تھے کیونکہ وہ صرف محمد کا منہ بولا بیٹا ہی نہیں تھا بلکہ اس کے علاوہ بھی وہ رسول کے سیجے فد ائی صحابہ میں ایک سمجھا جا تا تھا"۔

زینب پیغیر کی پھو پھی امیمہ بنت عبدالمطب کی بیٹی تھی۔ اور زید کے لیے زینب کارشتہ خود پیغیر نے مانگا تھا۔ لیکن چونکہ زید ایک آزاد کر دہ غلام تھالہٰذا زینب اور اُس کے بھائی عبداللہ نے اس رشتے سے کراہت کا اظہار کیا تھا۔ لیکن تب سورت الاحدَّاب کی آیت 36 نازل ہوئی:

وَما كَانَ لِحُوْمِنٍ وَلامُوْمِنَهِ إِذا قَضَى اللهُوَ رَسُولَهُ اَمراً اَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِرَرَةُ مِن اَمرِهِم وَ مَن يَعصِ اللهَ وَ رَسُولَهُ فَقَد ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً

(اور کسی مومن مر داور مومن عورت کولا کق نہیں کہ جب اللہ اور اس کارسول کسی کام کا حکم دے تو انتھیں اپنے کام میں اختیار باقی رہے اور جس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کی تووہ صرح گمراہ ہوا)۔ اس آیت کے نزول کے بعد زینب اور عبد اللہ نے پنجبر کی خواہش کے سامنے سر تسلیم خم کیا اور زینب کا زید سے زکاح کر دیا گیا۔ حضور کے عشق کی داستان کا آغاز اس واقعے کے بعد ہو تا ہے لیکن اس کے وقت کے تعین اور کیفیت پر تھوڑ اختلاف ہے۔ جلالین کی تفسیر کے مطابق اس نکاح کے جلد بعد ہی حضور کے رویئے میں تبدیلی آگئے۔" ٹُھَ وَقَع بَصَر لا عَلِيها بَعدِ حسین فَوقِع نِ فَصِهِ کِتِها " یعنی زینب پر نظر کے رویئے میں تبدیلی آئی۔ محصور کے مطابق کے رویئے میں تبدیلی آئی۔ کے رویئے میں تبدیلی آئی۔ کے رویئے میں تبدیلی آئی۔

ز مخشری سورت الا حدّراب کی آیت 37 کی تغییر میں لکھتے ہیں: "اس نکاح کے بعد جب حضور کی نگاہ زینب پر پڑی تو وہ اُنھیں اس قدر پیند آئی کہ بے اختیار اُن کے منہ سے نکا: "شبحان الله مُقلَّبُ القُلوب" (تقدیس اُس خدا کی جو دلوں کو پھیر دیتا ہے )۔ زینب کو پیغیر نے پہلے دیکھا تھا اور اُنھیں وہ پیند نہیں آئی تھی وگر نہ وہ اپنے لیے رشتہ مانگ لیتے۔ زینب نے یہ جملہ ساتو زید کو بتایا تو زید نے اپنی فراست سے یہ مطلب نکالا کہ خدا نے اُس کے دل میں زینب کے حوالے سے بیز اری پیدا کر دی ہے۔ وہ جلدی سے پیغیر کے پاس گیا اور عرض کیا کہ میں چاہتا ہوں کہ اپنے بیوی کو چھوڑ دوں۔ حضور نے پوچھا: "کیا ہوا، کیا زینب پر کسی قسم کا شُبہ ہے؟"۔ زید نے عرض کیا: "میں نے اُس میں سوائے اچھائی کے پچھے نہیں ہوا، کیا زینب پر کسی قسم کا شُبہ ہے؟"۔ زید نے عرض کیا: "میں نے اُس میں سوائے اچھائی کے پچھے نہیں میا سیاس نے ورسے میں اُسے خو دسے بر تر اور اعلی نسب کی سمجھتا ہوں ، اس وجہ سے میں بے چینی کا شکار ہوں۔ یہ جملہ اُس منا سبت سے قر آن میں آیا ہے: "اَمسِک دَو جَک وَ اتّی الله " (اپنی بیوی پاس رکھو اور اللہ سے وُرو)۔ سورت الاحد رَاب کی آیت 37 بہت واضح، با معنی اور خوبصورت اند از میں حضور کے خلوص و میرافت کی نشاند ہی کرتی ہے"۔

وَإِذِ تَقُولُ لِلَّذِى إِنعَمَ اللهُ عَلَيهِ وَ اَنعَمتَ عَلَيهِ اَمسِک عَلَيک زَوجَک وَاتَّقِ اللهُ وَتُخْفى فى نَفسِک مااللهُ مُبديهِ وَتَخشَى النَّاسَ وَاللهُ اَحَقُّ اَن تَحشيهُ فَلَمّا قَضى زيدُ مِنها وَطَر اَرَوَّجنا كَها لِكَى لَيكُونَ عَلَى المُؤمِنينَ حَرَجُ فِى اَرْواج اَدعِيا ثِهِم لِذا قَصَوا مِنْنَّ وَطَر اَّوَكانَ اَمْرُ اللهُ مَفْعُولاً (اور جب تونے اُس شخص سے کہا جس پر اللہ نے احسان کیا اور تونے احسان کیا اپنی بیوی کو اپنے پاس رکھ اللہ سے ڈرتا تھا اللہ سے ڈر تا تھا اللہ نام کرنے والا تھا اور تولوگوں سے ڈرتا تھا حالا نکہ اللہ زیادہ حق رکھتا ہے کہ تواس سے ڈرے پھر جب زید اس سے حاجت پوری کرچکا تو ہم نے تجھ سے اس کا فکاح کر دیا تا کہ مسلمانوں پر ان کے منہ بولے بیٹوں کی بیویوں کے بارے میں کوئی گناہ نہ ہو جب کہ وہ اُن سے حاجت پوری کرلیں اور اللہ کا حکم ہو کر رہنے والا ہے)۔

یہ آیت خاصی واضح ہے اس لیے اسے کسی تفسیر کی ضرورت نہیں ہے۔ حضور کو زینب بھا گئی تھی لیکن جب زید طلاق دینے کی خاطر ان سے اجازت لینے کی خاطر ان کے حضور پیش ہوا تو آپ نے فرمایا:
"طلاق نہ دواور اُسے پاس رکھو"۔ یہ کہتے ہوئے حضور نے اپنی دلی خواہش کو دبادیا اور زید کو نصیحت کی کہ اپنی ہیوی کو پاس رکھو۔ لیکن خدا آپ سے کہتا ہے: "تم لو گوں کی بد گوئی سے ڈرتے ہوئے زید کی زینب کو طلاق دینے کی اپنی دلی خواہش کو مت چھپاؤ، شخصیں صرف اللہ سے ڈرناچا ہے۔ جب زید نے اپنی حاجت پوری کر لی تو ہم نے اُس کی بیوی تمھارے حوالے کر دی تا کہ منہ بولے بیٹوں کی بیویوں سے نکاح کرنے کے حوالے سے مومنوں پر کوئی بابندی نہ رہے"۔

نکاح کے بعد حضور کے رویے میں تبدیلی اور زینب کے لیے شیفتگی کا پید اہو جانا ممکن تھا۔ بیٹک زینب اور زید کی ازدوا جی زندگی مختصر تھی، لیکن زید کے پیغیبر کی خدمت میں حاضر ہونے اور طلاق دینے کی اجازت لینے کی خاطر زینب کے بُرے رویے کا ذکر کرنے کو مناسب توجیہ کی ضرورت ہے۔ ایسی صورت میں زمخشری کی تفسیر حالات کی یوں تصویر کشی کرتی ہے کہ شادی کی بعد تقریب کے دوران جب حضور کی نظر زینب پرپڑی توان کے منہ سے بے ساختہ یہ جملہ ادا ہوا" سبحان اللہ مقلب القلوب"۔ نبی کے منہ سے یہ جملہ مُن کر اور شائد اُن کی آئھوں میں چمک کا مشاہدہ کرنے سے حضور کی محبت اور رغبت منہ بین نینب آگاہ ہو گئی تھیں اور ای وجہ سے مجمد کو قابو کرنے اور قریش کے طاقتور ترین اور اہم ترین

شخص کی بیوی بننے کی خواہش اُن کے دل میں انگرائیاں لینے گئی تھی۔ شائدیمی وہ دلیل یا وجہ ہے جس نے پہلے روز سے ہی زید کے ساتھ بُڑے رویے اور سر دمہری کی بنیا در کھ دی تھی اور اپنے نسب کی برتری کا اظہار اُس کے سامنے ہونے لگاتھا۔

اس صورت سے آگاہ ہونے کے بعد زید اپنے سرپرست اور آزاد کنندہ سے خلوص اور عقیدت کا اظہار کرتے ہوئے زینب کو طلاق کی غرض سے آیا اور باوجو دیکہ پیٹمبر نے زید کو بیوی پاس رکھنے کی تلقین کی تھی ، زید نے زینب کو طلاق دے دی۔

تفییر کیمبر ج<sup>144</sup> میں جس کا لکھنے والا نامعلوم ہے۔ اسے حال ہی میں سورت مریم سے قر آن کے خاتمے تک بنیاد فر ہنگ ایران نے دو جلدوں میں شائع کیا ہے، پیفمبر کے رویئے میں تبدیلی اور زینب سے عشق کی داستان یوں بیان کی گئی ہے۔

"ایک روزرسول صلیٰ اللہ علیہ وسلم زید سے ملنے زینب کے گھر آئے۔ زینب ساما کچہہ <sup>145</sup> پہنے خوشبودار تیل کُوٹ رہی تھیں، وہ اُنھیں بہت اچھی لگی <sup>146</sup>اور اُن کے دل میں خواہش پیدا ہوئی کاش بیہ اُن کی

144: ایوں لگتا ہے کہ تقییر کیبر ج چھٹی صدی انجری میں لکھی گئی تھی۔ اس کا نصف اوّل لیخٹی سورت البنقرَة تا سورت مَدریَده موجود نہیں ہے۔ اسے فار می زبان کی ایک معتبر اور واضح تغییر کا درجہ حاصل ہے۔ اسے فار می زبان کی ایک معتبر اور واضح تغییر کا درجہ حاصل ہے۔ 145: ساما کیجہ ہے مر او پستان بند، سینہ بند ہے۔ یعنی زبنب نیم عمل انھوں نے قبیض نہیں بلکہ صرف انگیا پہنی ہوئی تھی۔ 146: مفسرین اور مور خیبن اسلام نے اس واقعہ کو مختلف انداز میں بیان کیا ہے۔ یعنی کلصح ہیں کہ ایک روز رسول اللہ اپنے منہ ہولے بیٹے ذریع کئے اس واقعہ کو مختلف انداز میں بیان کیا ہے۔ یعنی کلصح ہیں کہ ایک روز رسول اللہ اپنے منہ ہولے بیٹے ذریع کے خط نظروں نے زبین کے عربیاں بدن کو دیکھا تو ہے اختیار اُن کے منہ سے کہا گیا '' فقیتی اُن اللہ کا منہ ہول کہا تھوں بجر کی میں مارا گیا۔ کمیس سول اللہ کا منہ ہول پیٹا تھا۔ خروہ موجہ کے موقع پر اسلامی لنگر کاسپ سالار تھااور اُن غزوہ میں آٹھویں بجر کی میں مارا گیا۔ '' واقعہ یہ ہوا تھا کہ بخویں بجر کی میں مارا گیا۔ '' واقعہ یہ ہوا تھا کہ جب زیب ہے کہا گیا کہ رسول اللہ باہر دروازے پر کھڑے بین اُنھوں نے قبلت میں کہ گیا کہ رسول اللہ باہر دروازے پر کھڑے اُن کی صورت آپ کے دل میں گئب گئی۔ آپ کچھ منہ سے کہتہ وہاں سے لیٹے اور پر کہ بالند اور میں مقبل القلوب '' پاک ہے اللہ دول کو کہیم نے والیا '' رائز آئر سل والملوک۔ الطبری )۔

بیوی ہوتی۔ جب زینب نے رسول کو دیکھا تو اُن پر ہاتھ رکھ دیا۔ پیغیبر نے کہا: "لبساقة وحسناً "(و قار اور خوبصورتی!) یازینب سبحان الله مقلب القلوب اُنھوں نے دوباریہ کہااور واپس پلٹ آئے۔ جب زید آیا تو زینب نے اسے تمام ماجر اسالیا اور کہا کہ تم مجھے مزید نہیں رکھ سکتے، جاؤ! مجھے طلاق دینے کی اعازت لے کر آؤ۔ زیدنے زینب کو اس قدر دشمن جانا کہ اُس کا چیرہ دیکھنے کاروا دار نہ رہا۔

طلاق ہوجانے کے بعد حضور نے خو دزید کو مامور کیا کہ جاکر زینب کو کہو کہ اللہ نے اُسے میری بیوی بنادیا ہے، زید زینب کے گھر آیا، دروازہ کھٹکھٹایا۔ زینب نے بوچھا:" کون ہے؟"۔ زید نے جو اب دیا: "زید ہوں "۔ زینب نے کہا:" اب مجھ سے کیا چاہتے ہو کہ طلاق دے چکے ہو؟"۔ زید نے کہا:" رسول اللہ کا پیغام لایا ہوں "۔ زینب نے کہا:" مرحبا مرسول الله "اور دروازہ کھول دیا، زید اندر آیا توزینب نے رونا شروع کر دیا۔ زید نے کہا: "تمھاری آئھوں سے آنسونہ بہیں، تم ایک نیک اور فرمان بردار بیوی تھی۔ خدانے تعصیں مجھ سے بہتر خاوند دیا ہے "۔ زینب نے کہا:" اس بات کو چھوڑو، وہ کون ہے؟"۔ زید نے کہا:" مرسول الله "۔ زینب سجدے میں گرگئ"۔

یدروایت دوسری روایت پر مکمل طور پر منطبق ہوتی ہے، زیدنے کہا:

" میں زینب کے گھر گیا، وہ آٹا گوند سے میں مصروف تھی، چونکہ مجھے پیتہ تھا کہ وہ پیغیبر کی بیوی بننے والی ہے اس لیے اُس کا احترام اور ہیبت مجھے پر طاری ہو گئی۔ چنانچہ میں اپنامنہ اُس کی طرف نہ کر سکا اور اُس کی طرف پشت کیے ہوئے میں نے اُسے پیغیبر کے رشتے کی درخواست کی خبر دی "۔

اس حوالے تفییر جلالین میں یوں بیان کیا گیاہے کہ حضور گویادن گن رہے تھے۔ جوں ہی زینب عدت سے فارغ ہوئیں، وہ بغیر کسی ابتدائی تیاری یا تقریب کے وہاں گئے جہاں پر ایک بکری ذخ کی گئی اور لوگوں کو دیر تک رد ٹی اور گوشت دیا گیااور یوں شادی کی تقریب منائی گئی گئ

لیکن عمر اور عائشہ روایت کرتے ہیں کہ سورت الاحدّاب کی آیت 37رسول اکرم کی صراحت، امانت اور صداقت پر دلالت کرتی ہے۔ عائشہ کہتی ہیں: اگر پیغیبر اگر کسی چیز کو چھپانا چاہتے توزینب کے متعلق ان کی دلی خواہش کا قر آن میں ذکر نہ ہوتا۔" و تُخْفِی فِی نَفْسِكَ هَا اللهُ مُنبِدِیْهِ" (اور تم اپنے دل میں وہ بات یوشیدہ کرتے تھے جس کو خدا ظاہر کرنے والا تھا)۔

یہ بات ہے ہے کہ رسول کی صداقت، امانت اور صراحت کے متعلق دلیل کے طور پر قرآن میں کافی آیات موجود ہیں۔ حضور نے اپنی بشری کمزوریوں کا اعتراف کرتے وقت کی بات کی پرواہ نہیں گی۔ لیکن شور بے سے زیادہ برتن کو گرم کہنے والے اسے قبول نہیں کر پاتے 148جس کاذکر معجزات کے باب میں ہو چکا ہے۔ اُسی جملے جس پر مفسرین اور راویوں کا اجماع ہے، محمد بن جریر طبری اپنی تفسیر میں اسے قبول نہیں کرتے اور وہ اس بات کو تسلیم کرنے سے انکار کرتے ہیں کہ " تُخفِی فِی نَفْسِكَ " (تو اپنے دل میں ایک چیز چھپا تا تھا) میں فاعل محمد ہیں۔ طبری کہتے ہیں کہ یہاں فاعل زید تھا۔ یعنی پنج برنے زید سے کہا: " اپنی بیوی کو پاس رکھ اور خداسے ڈر کہ جو چیز تو اپنے دل میں چھپائے ہوئے ہے اللہ اسے آشکار کرنا چاہتا ہے "۔ اپنی اس بے بنیاد تفسیر کو بی ثابت کرنے کے لیے وہ کہتے ہیں: " زید کو ایک مرض لاحق تھا جو

147 : زینب کی حضور کی شادی کے وقت نکاح نمیں پڑھا گیا تھا کیونکہ حضور اور زینب کا نکاح عمر ش پر خدانے پڑھ دیا تھا۔ چنانچہ زینب اکثر اس بات پر فخر کیا کرتی تھیں۔ "حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ حضرت زینب بنت جمش تمام ازدواج مطہرات پر فخر فرمایا کرتی تھیں۔ وہ فرمایا کرتی تھیں کہ اللہ عزو جل نے آسمان کے اوپر سے میر انکاح کیا ہے اور پردے کی آیت کریمہ بھی اُن سے متعلق ہی نازل ہوئی"۔ (سمن نسائی، کماب النکاح)۔

<sup>148:</sup> يہاں اس كہاوت ہے مراد اليے لوگ ہيں جو شاہ ہے زيادہ شاہ كے وفادار ہونے كادم بھرتے ہيں

اُس نے چیپایا ہوا تھا اور اُسی مرض کی وجہ سے چاہتا تھا کہ زینب کو طلاق دے اوریہاں اُس مرض کو لوگوں سے چیپائے ہوا رکھنامقصود تھا"۔

محمد حسین ہیکل بھی ماں سے زیادہ شفیق دائی کا کر دار ادا کرتے ہوئے پیچھے نہیں رہتے۔ اپنی کتاب "حیاة محمد" میں لکھتے ہیں۔

" زینب پنجیسر کی پھو پھی کی بیٹی تھی اور آپ نے اُسے پہلے دیکھا ہوا تھا اور کبھی بھی اُس سے شادی کی خواہش نہیں کی اور اسی وجہ نے آپ نے زید پر زور دیا کہ اپنی بیوی کو طلاق مت دو ۔ لیکن زید نے اپنے سرپرست کی بات کو رد کیا اور زینب کو طلاق دے دی ۔ پنجیسر نے زینب سے اس لیے شادی کی تاکہ عربوں کے ہاں منہ بولے بیٹوں کے متعلق زمانہ جاہلیت کی رسم کے آثار کا خاتمہ کیا جائے اور مؤمنین کو بتایا جائے کہ اپنے منہ بولے بیٹے کی بیوی سے شادی کی جاسکتی ہے ۔ لہذا اُنھوں نے زینب سے شادی کر لی اور زینب کی عدت ختم ہونے کے بعد شاکد وہ اسی وجہ سے جلدی سے زینب کے گھر گئے اور اپنی شادی کا وہاں ولیمہ کیا"۔

## حفصه

محمد حسین بیکل حضور کی اکثر شادیاں کو مصلحت کی شادی یاسیاسی شادی کہتے ہیں جس کی تائید کے لیےوہ لکھتے ہیں۔

"ایک روز عمر اپنی بیوی کے ساتھ بیٹھے کسی سلسلے میں بات کر رہے تھے اور بیوی جھٹڑے کے انداز میں بہت زبان چلار ہی تھی۔ عمر غصہ میں آگئے اور کہا: "عور تیں اس قابل نہیں ہیں کہ وہ امور زندگی میں مردول کے سامنے زبان چلائیں اور کوئی رائے رکھیں "۔ بیوی نے کہا: "تمھاری بیٹی رسول اللہ کے ساتھ اس حد تک بحث اور جھٹڑ اکرتی ہے کہ رسول سازادن غصے میں رہتے ہیں "۔ بیربات سنتے ہی عمر حفصہ کے

گھر گئے اور باز پُرس کی اور اُسے خدائی عمّاب اور پیغیبر کے غضب سے ڈراتے ہوئے مزید کہا: " تو اُس جو ان لڑکی (اس سے مر ادعائشہ ہے جنھیں اپنی خوبصورتی پر ناز تھااور اس بات سے آگاہ تھیں کہ پیغیبر اُن سے کس قدر محبت اور قربت رکھتے ہیں) کی نقل مت کیا کرو۔ میر کی وجہ سے پیغیبر نے تم سے شادی کی ہے وگر نہ اُنھیں تم سے محبت نہیں تھی "۔

صاف ظاہر ہے کہ بیہ قضیہ معقول اور قابل قبول ہے کہ پیغیر کی پچھ شادیال مصلحت اور اس سوچ کو سامنے رکھ کر کی گئیں کہ اس سے اسلام کو تقویت ملے گی۔ اور حسین جیکل کے بقول اسی وجہ سے علی اور عثمان کو اپنے دامادی میں لیا تھا۔ اور بیہ بات بھی مشہور ہے کہ خالد بن ولید نے اپنی خالہ میمونہ جو عباس بن عبد المطلب اور حمزہ بن عبد المطلب کی سالی تھی ، کی نو ججری میں عمرہ کے دوران رسول سے شادی کے بعد اسلام قبول کر لیا تھا۔

## ماريه كوخو دپر حرام تظهرانا

پغیبر اور عورت کے حوالے سے ایک اور واقعہ جس کا ذکر کرنا مناسب ہے، ( کیونکہ اس واقعے سے نہ صرف اُن وقتوں میں ہلچل مچی تھی بلکہ اس کی وجہ سے چند آیات کا نزول بھی ہوا تھا۔)وہ پنیمبر کاماریہ قبطیہ کو اپنے اوپر حرام تھہر انا ہے۔وہ واقعہ کچھ یوں ہے۔

ایک روز مارید حضور سے ملنے آئی، اس روز حضور حفصہ کے گھر تھے اور حفصہ گھر میں نہیں تھیں۔ حضور نے وہیں ماریہ سے ہم بستری کی۔ اسی اثنامیں حفصہ وہیں آگئیں اور اُنھوں نے غصے سے چلانا شروع کر دیا کہ تم نے میرے گھر پر میرے ہی بستر پر اپنی کنیز سے کیول صحبت کی ہے؟۔ حضور نے حفصہ کی تسکین خاطر اور غصہ ٹھنڈ اکرنے کے لیے خو دیر ماریہ کو حرام قرار دے دیا۔

اس بحران کے ٹلنے کے بعد ماریہ کی چاہت میں یااس وجہ سے کہ ماریہ اپنے حرام قرار دیے جانے کی وجہ سے افسر دہ ہوئی تھی، حضور نے ماریہ کو حرام قرار دینے کا اپنا فیصلہ بدل لیا۔ فیصلے کی اس تبدیلی کو جائز کھر انے کے لیے سورت التّحدیدہ کی پہلی یائج آیات نازل ہوئیں 149۔

يا أَيُّهَا النَّبِي لِمَ تُحَرَّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَنبَتَغي مَرضاتَ أزو اجِكَ وَاللَّهُ غَفُومُ رَحيُه ـ

(اے نبی آپ کیوں حرام کرتے ہیں جو اللہ نے آپ کے لیے حلال کیا ہے آپ اپنی بیویوں کی خوشنودی چاہتے ہیں اور اللہ بخشنے والا نہایت رحم والا ہے۔ 1)

جس چیز کو اللہ نے حلال کھبر ایا ہے اسے حرام قرار دینے کی مغفرت اور کفارے کا بعد میں تعین ہوا جس چیز کو اللہ نے مثال کھبر ایا ہے اسے حرام قرار دینے کی مغفرت اور کفارے کا بعد میں تعین ہوا جس کے لیے آیت نازل ہوئی۔ اور کفارہ ایک غلام کو آزاد کرنا تھا" قَلُ فَرَصَ اللّٰہ اَکُہٰ تَجَالُةُ اَیُمَانِکُہُ " وَحدانے تم لوگوں کے لئے تمہاری قسموں کا کفارہ مقرر کر دیا ہے۔ 2)۔ کفارے کی صورت میں جو واجب ہے وہ سورت المائد کی آیت 89 میں بیان کر دیا گیاہے 150۔ اسی رُوسے مقاتل بن سلیمان نے کھا ہے "حضور نے کفارہ ادا کیا اور ایک غلام کو آزاد کیا "اور حسن بن علی کا کہنا ہے کہ آیت کے آخر میں "واللّٰه عَفُونُ مَنَّ جِنْہُ "ہونے سے مراد ہے کہ اللہ نے حضور کو معاف کر دیا تھا۔

149 : حضرت انس سے روایت ہے کہ حضور کے پاس ایک لونڈی تھی جس سے آپ ہم بستری فرماتے تھے۔ پھر حضہ اور عائشہ آپ کے پیچھے پڑ گئیں، یہاں تک کہ آپ نے اُسے اپنے اوپر حرام قرار دے دیا۔ اس پر میہ آیت نازل ہوئی:" اے نبی! تم کیوں اُس چیز کو حرام کرتے ہوجو اللہ نے تم پر حلال کی"۔ (سنن نسائی، کتاب الٹکاح)۔

150: الله شخصیں تمھاری بیہو دہ قسموں پر نہیں بگڑتا لیکن ان قسموں پر پکڑتا ہے جنہیں تم متحکم کر دوسواس کا کفارہ دس مسکینوں کو اوسط درجہ کا کھانا دینا ہے جو تم اپنے گھر والوں کو دیتے ہویا دس مسکینوں کو کپڑا پہنانا یا گر دن آزاد کرنی پھر جو شخص بیہ باتے تو تمین دن کے روزے رکھنے ہیں ای طرح تمھاری قسموں کا کفارہ ہے جب تم قسم کھاؤاور اپنی قسموں کی حفاظت کروای طرح تمہارے لیے اپنے تھم بیان کر تاہے تاکہ تم شکر کرو۔ تیسری آیت بھی اسی جھٹڑے کا تسلسل ہے۔ انسان جیران رہ جاتا ہے کہ ایک ذاتی اور گھریلو معاملہ اور میاں بیوی کی گفتگو قرآن میں بیان کی گئی ہے۔

وَإِذْ اَسَرَّ النَّيِّ إِلَى بَغْضِ اَدُواجِه حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّاتُ بِهِ وَاظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّثَ بَعْضَهُ وَاعْرَضَ عَنْبَعْضٍ فَلَمَّانَبَّاهَابِهِ قَالَتُ مَنْ اَنْبَاكُ هِذَا قَالَ نَبَّانَى الْعَلِيْمُ الْخَبَيْرُ

(اور جب نبی نے چھپاکر اپنی کسی بیوی (حفصہ) سے (ماریہ کو حرام کرنے کی) ایک بات کہہ دی اور پھر جب اس بیوی نے وہ بات (عائشہ کو) بتادی اور اللہ نے اس کو نبی پر ظاہر کر دیاتو نبی نے اس میں سے پچھ بات جتلا دی اور پچھ ٹال دی پس جب پنجمبر نے اس کو وہ بات جتلا دی تو (حفصہ) بولی آپ کو کس نے بید بات بتادی (حفصہ کو شک تھا کہ عائشہ نے وہ بات رسول کر بتائی ہے) آپ نے فرمایا مجھے خدائے علیم و خبیر نے یہ بات بتلائی۔

قر آن جو ایک ابدی شریعت اور تمام نسل انسانی کے لیے ایک فیصلہ کن اور کامل ضابطہ کی حیثیت رکھتا ہے، کیا اس میں ذاتی نوعیت کی ان باتوں کا ذکر حیران کن نہیں ہے؟۔ اور اس سے بھی حیران کن مفسرین کی تشریح و تفسیریوں کی گئی مفسرین کی تشریح و تفسیریوں کی گئی ہے۔

"جب حفصہ نے پیغیبر علیہ السلام کے راز کی خبر عائشہ کو بتا دی اور خدائے عزوجل نے اپنے پیغیبر کو اس سے آگاہ کر دیا کہ حفصہ نے تمھاراراز عائشہ کو بتا دیاہے تو پیغیبر نے اُن باتوں میں سے چند حفصہ کو سنائیں جو اُس نے عائشہ کو بتائی تھیں "۔

اس قتم کی زنانہ باتیں جود نیائے ہر کونے میں ہزاروں کی تعداد میں ہرروز ہوتی ہیں، کیا یہ ضروری تھا کہ اِنھیں قرآن میں درج کیا جاتا اور خدائے بزرگ وبرتر جو خالق کا ئنات ہے کو مفسرین اس درجہ نیچے گرا دیتے کہ وہ حفصہ کی عائشہ سے کی گئی باتوں سے پیغیبر کا آگاہ کر رہاہے ؟۔ بہر حال سورت التّحد یہ جی ک پہلی تین آیات میاں بیوی کے جھگڑے کے متعلق ہیں۔ چو تھی اور پانچویں آیت میں حفصہ اور عائشہ کو تنبیہ کی گئی ہے کہ اگر اُنھوں نے شکوے کرنے اور ایک دوسرے سے حسد کرنے والی بیر زنانہ حرکات جاری رکھیں تووہ پنجمبر کو ناراض کرنے کا باعث بنیں گی، خدااُس کا مدد گار اور حامی ہے اور ممکن ہے پنجمبر مسمیں طلاق دے دے۔

عَسى رَبُّهَ آن طَلَّقَكُنَّ آن يُبْدِلِلَهَ آزُوا جَا حَيْر المِّنْكُنَّ مُسْلِمتٍ مُّؤُمِنتٍ قَنِتتٍ تَبِبتٍ وَّانْكَامًا

(اگر نبی شخصیں طلاق دے دے تو بہت جلد اس کا رب اس کے بدلے میں تم سے اچھی بیویاں دے دے گا فرمانبر دار ایمان والیاں نمازی توبہ کرنے والی عبادت گزارروزہ دار بیوائیں اور کنواریاں۔ 5)۔

اس آیت کے معنی اور شان نزول واضح ہے لیکن تفاسیر میں سے ایک، شائد تفسیر کیمبر ج یا تفسیر طبر ی میں جو مطالب بیان کیے گئے ہیں، اُنھیں پڑھ کر مفسر کی سادہ او جی اور فرط ایمان پر ہنسی چھوٹ جاتی ہیں جو مطالب بیان کیے گئے ہیں، اُنھیں پڑھ کر مفسر کی سادہ او جی اور خشک مزاج مفسر لکھتے ہیں: "بیوہ" کے لفظ سے مراد فرعون کی بیوی آسیہ ہے اور "کنواری" کے لفظ سے مراد حضرت مریم ہیں جو جنت میں حضور کا انتظار کررہی ہیں اور حضور سے شادی کی خواہشمند ہیں "۔

اسی مناسبت سے شائد اچھا ہو گا کہ اس مناسبت سے سورت التّہ خدیدہ کی اوّلین آیات کی شان نزول کے حوالے سے جو دوسری روایت ہے، اسے بھی بیان کر دیاجائے۔

حضور نے زینب کے گھرسے شہد کھایا تھا۔ جب وہ وہاں سے باہر آئے تو زینب سے رقابت کی وجہ سے عائشہ اور حفصہ نے حضور سے کہا کہ آپ کے منہ سے مغافیر کی بدیو آر ہی ہے۔ جب حضور نے یہ بات سنی تو شہد کو اپنے اوپر حرام مھہر الیالیکن بعد میں شائد اپنی قشم کھانے سے پشیمان ہوئے تو جھڑ کئے والی سورت القہٰ خدید نازل ہوئی اور قشم توڑنے کا کفارے کا تعین ہوا اور اپنی نیویوں کو دھمکی دی گئی کہ اگر

اُنھوں نے رقابت اور حسد کی روش سے توبہ نہ کی توانھیں طلاق دے دی جائے گی۔ لیکن یہی سمجھا جاتا ہے کہ پہلی روایت درست ہے کیونکہ اس میں حفصہ سے راز کی بات کہنے اور راز کے فاش ہونے کا ذکر آیاہے۔

## قر آن میں خدا

زمین در جنب این نٔه طاق مینا چو خشخاشی بو دبر روی دریا توخو د بنگر کزین خشخاش چندی سِرْ د گربر بُر وت خود بخندی

نیلے رنگ کے ان نوطا قول کے پہلومیں زمین ایسے ہے جیسے سمندر کی سطح پر خشخاش کا دانہ ہو۔تم خشخاش کے ان چند دانوں کے سامنے خود کو دیکھو گے تواپنی موخچھوں پر خود مبننے لگو گے۔ <sup>151</sup>

چھ ہزار ارب (1021×6) ٹن وزنی ، 40،076 کلومیٹر پر محیط اور 510,065,284 مر لیع کلومیٹر رقبے ہزار ارب (1021×6) ٹن وزنی ، 40،076 کلومیٹر پر محیط اور 510,065,284 مر لیع کلومیٹر رقبے والاسمندر میں تیر تا خشخاش کا یہ دانہ چھوٹے سیاروں میں سے ایک ہے جو اپنے سورج کے گرد چکر لگانے میں 365 دن سے تھوڑازیادہ وقت لیتا ہے اور اس کے آٹھ ساتھی سیارے بھی پہلے سے طے شدہ مدار میں حرکت کرتے ہیں۔ ان میں سب سے دور سیارہ پلوٹو ہے جو عطار دکی مانند چھوٹا ہے۔ یہ دونوں سیارے سورج سے ساڑھے چار ارب اور ساڑھے سات ارب سال کے فاصلے پر اپنے اپنے مداروں میں گردش کررہے ہیں۔

<sup>151:</sup> فارسی ادبیات کے ایران سے پی انگی ڈی استاد نے اس شعر کا مفہوم یوں بتایا ہے:" ریٹن ان نو آسانوں کے مقابلے میں ایسے ہی ہے چیسے سمندر کی موج پر کوئی ناچیز ذرہ، توجو خود اس ذر سے کاناچیز حصہ ہے، اگر اپنی حیثیت پر تمہیں ہنی آ جائے تو ہالکل بھاہے"۔ وشتی کے بقول مید اشعار معمود شعبسری کے بین، اور ایسانی کچھ دیگر سائنٹ پر بھی لکھا ہوا ہے۔ لیکن فارسی کی مشہور سائٹ شخور کے مطابق مید اشعار فرید الدین عطار کی کتاب "اسر ارزنامہ" سے لیے گئے ہیں۔

اگر ہم چاہتے ہیں کہ اس فاصلے کو تصور میں لاسکیں تو ہمیں ایک ہزار کلومیٹر فی گھنٹہ کی رفتارسے اڑنے والے ایک تیزر فتار جیٹ طیارے میں سفر کرناہو گاجوستر سال بعد پلوٹو پہنچے گا۔

سائنسی اور ریاضیاتی شہاد توں سے ظاہر ہو تا ہے کہ سورج کی قوت کشش کے دائرہ اختیار کی آخری حد پلوٹو نہیں ہے بلکہ اس سے نکلنے کے لیے اس سے سو گنازیادہ فاصلہ طے کرناہو گا۔ یعنی ایک ہزار کلو میٹر فی گھنٹہ کی رفتار سے سفر کرتے ہوئے سات ہزار سال کے بعد ہم کسی دوسرے سورج کے دائرہ کشش کی سر حدول تک پہنچ سکیں گے۔ اپنے تمام جاہ و جلال کے باوجود سورج ایک ایسی کہکشاں کے متوسط جمامت والے ستاروں میں سے ایک ہے جو موسم گرما کی راتوں میں آسمان پر ہمیں دودھیار نگ کی لکیر کی مانند نظر آتی ہے۔ اس کہکشاں کے کائناتی غبار میں سے سات ہزار ستاروں کوشاخت کر لیا گیا ہے، یہ تمام صورج ہیں۔ اس بات کا اختال ہونے کے علاوہ یہ مفروضہ عقل کے قریب تر ہے کہ ان سب کا جمارے نظام شمسی کی مانند سیاروں کا اپنا نظام ہو گا۔

تقریباً 510,100,000 کلومیٹر رقبہ کے مالک، سمندر میں تیرتے، اس خشخاش کے دانے کا تجم مورج کی مقابلے میں یہ اس قدر چھوٹاہے کہ اگر سورج کو ایک خواہم کلومیٹر ہے لیکن سورج کے مقابلے میں یہ اس قدر چھوٹاہے کہ اگر سورج کو ایک خول سمجھا جائے تو اس میں ہماری زمین کی جسامت والے دس لاکھ گرتے ساجائیں گے۔ کیونکہ سورج اپنے نظام شمسی کے 88،99 فیصد مادے کا اکیلا مالک ہے۔ دو سرے لفظوں میں تمام دیگر سیاروں اور اُن کی چاندوں کی 1.04 فیصد مادے سے تشکیل ہوئی ہے۔ جس میں زمین اور اس کے چاند کا حصہ سورج کے 2000،001 فیصد سے بھی کم ہے۔ فضامیں ایسے ستارے بھی موجود ہیں جو اپنی جسامت کی وجہ سے 0.001 کی جسامت والے ہمارے سورج کو اپنے جبڑوں میں دبالیں۔ دودھیا کہکشاں میں موجود ان جسیم ستاروں میں سورج بھی ایک ستارہ ہے جس کا محیط 1,392,000 کلومیٹر اور تجم تقریباً میں موجود دان جسیم ستاروں میں سورج بھی ایک ستارہ ہے جس کا محیط 1,392,000 کلومیٹر اور تجم تقریباً

تخینے کے مطابق ہر کہکشاں میں ایک کھرب ستارے موجود ہیں۔ ان ستاروں کی زمین سے دوری کو عام ہند سوں کے ذریعے بیان کرنا ممکن نہیں ہے۔ اس لیے نوری سال کا پیانہ استعمال کیا جاتا ہے۔ روشنی کی رفتار تقریباً 300,000 کلومیٹر فی سیکنڈ ہے اور ایک نوری سال سے مر اد 300,000 کلومیٹر کی ناصلہ ہے۔ کچھ ستاروں کا زمین سے فاصلہ اتنازیادہ ہے کہ اُن کی روشنی زمین پر لاکھوں سال بعد پہنچتی ہے۔ دماغ کو چکر ادینے والے ان ہند سوں سے کا کنات کی وسعت کا مبہم سااحساس ہونے لگتا ہے اور گرد زمین سمندر میں گرے خشخاش کے دانے سے بھی حقیر تر لگتا ہے۔

کائنات کی عظمت کے تصور سے ہی ہر سوچنے والے انسان میں عجز وانکساری کا احساس پیدا ہو جاتا ہے۔ اگر اس وسیع اور بظاہر لا محدود کائنات کی کوئی حدہے تو اُس کا احاطہ کرنا انسانی سوچ کی حدود اور دماغی صلاحیت سے بہت دور ہے۔ حتیٰ کہ ہمارے تخیل اور تصور کی گستاخانہ پرواز بھی اس سمت میں ہماری راہنمائی کرنے سے قاصر ہے۔

اگراس لامتنائی کا ئنات کا کوئی آغاز اور انجام ہے تو وہ ہمارے فہم وادراک سے بالا ہے۔ حتیٰ کہ ہمارے سوچنے کی صلاحیت بھی اُسے دریافت کرنے میں اپنے آپ کو عاجزیاتی ہے۔ اگر ہم اس بات کے قائل ہیں کہ اس عظیم کا ئنات کا کوئی خالق ہے تو پھر خالق کو اس کا ئنات سے بھی بڑا اور اس پر محیط ہونا ہو گا۔ اگر اس دہشت انگیز اور لا محدود مشینری کو کوئی کنٹر ول کر رہاہے تو ہمیں اُس کی لا محدود اور لامتناہی قوت کا قائل ہونا پڑے گا۔

ہم مجبور ہو جاتے ہیں کہ اس عظیم صانع کی لا محدود طاقت کے قائل ہوں اور اپنے محدود تصورات سے اُس کی برتری، عظمت اور پاکیزگی کے سامنے اپنی بیچار گی، کمتری اور حقیرین کا اعتراف کریں جو مولوی ( جلال الدین بلخی ) کے بقول" آنچہ اندر وہم ناید آن بود" (جو ہمارے تصورات سے بالاہے وہ ہے )۔ لیکن مشاہدات، مطالعہ اور دینی عقائد سے پنة چاتا ہے کہ انسان ایسا نہیں سوچتے۔ اور سوائے چند لوگوں کے جن کی تعد ادا لگیوں پر گئی جاسکتی ہے، انسان اپنی حقیر زندگی کے کینوس کوبڑا کرتے ہوئے اُسے خدا کے جن کی تعد ادا لگیوں پر گئی جاسکتی ہے، انسان اپنی حقیر زندگی کے کینوس کوبڑا کرتے ہوئے اُسے خدا کے بیایاں نظام پر قیاس کرتے ہیں اور اسی طرح وہ اپنی ذات جو جذبات، تا ثرات، کمزوریوں، نقائص اور تمام قسم کی اغراض وہوس سے عبارت ہے، کو ذرا بڑا کرتے ہوئے اُسی کے نمونے پر خالق کی بے مثال ذات کو تخلیق کرتے ہیں۔ میں یقین سے نہیں کہہ سکتا کہ یہ جملہ حدیث ہے یاعبد نامہ عتیق سے عربی زبان میں آیا ہے 25 : "بحلق الانسان علی شاکلته" (اللہ نے انسان کو اپنی شکل پر تخلیق کیا ہے)۔ اگر ہم اس جملے کو الٹا کریں اور کہیں کہ انسان نے اپنی شکل پر خدا کو تخلیق کیا تو یہ حقیقت کے زیادہ قریب ہوگا۔ پچھ عرصہ پہلے ایک با معنی اور طزیہ کتاب میرے ہاتھ لگی جس کا عنوان تھا:" اور موکل نے خدا کو پیدا کیا "جے الٹا خدا کو تخلیق کیا "۔ در حقیقت یہ عہد نامہ عتیق کی عبارت ہے" اور خداوند نے انسان کو پیدا کیا "جے الٹا کیا ہے بعنی موکل نے اپنے تصور سے خدا کو پیدا کیا۔

پورے عہد نامہ عتیق میں جو خدا ہم پر ظاہر ہو تاہے وہ ایک قہار، زود رخج، قوت بر داشت سے عاری اور عبادت و ستائش کا بھوکا ہے۔ اپنی لا کھوں کی مخلوق میں اُس نے ابر اہیم کو اپنا دوست گر دانا، کیونکہ اُس نے بندگی کے لیے اپناسر جھکایا تھا۔ چنانچہ اُس کی نسل کو اپنے لیے منتخب کیا، اُنھیں ایک برگزیدہ قوم کہا اور اُنھیں تمام کُرہ ارض کی سلطنت کامالک تھہر ایا۔ 153

تمام زمین اور سب جانداروں پر جوزمین پر ریکتے ہیں اختیار رکھیں۔اور خدانے انسان کو اپنی صورت پر پیدا کیا۔ خدا کی صورت پر اُس کو پیدا کیا۔ نروناری اُن کو پیدا کیا۔ (عہد نامہ مثیتی۔ باپ، پیدائش۔ آیت 26،27)۔

<sup>153:</sup> جب ابرام ننانوے برس کا ہواتب خداوند ابرام کو نظر آیا اور اُس سے کہا کہ میں خدائے قادر ہوں۔ تومیرے حضور میں چل اور کا مل ہو۔ اور میں اپنے اور تیرے در میان عہد باند ھوں گااور تخبے بہت زیادہ بڑھاؤں گا۔ تب ابرام سر نگوں ہو گیا اور خدانے اُس سے ہم

چونکہ نوح کے بعد خداوند کو بہی مطیع اور نقدیس کرنے والا شخص ملاتھا، لہذا بڑھاپے میں اُس کی بیوی سارہ حاملہ ہوئی اور اسحاق پیدا ہوا۔ پورے کنعان میں کوئی الیی دوشیزہ نہیں تھی جو اسحاق کی ہمسری کر سکتی اور خدا کی منتخب اُمّت کی نسل کو وجو دمیں لاسکتی۔ چنانچہ ابر اہیم نے کسی شخص کو کالدیہ جھجا اور اپنے چھوٹے بھائی کی بیٹی ربیکا کاخو استگار ہوا کہ اُسے کنعان لائے۔ اس کے بعد خدا وندنے بنی اسر ائیل کی قوم سے عہد لیا کہ وہ سوائے اُس کے کسی کی عبادت نہیں کریں گے اور اس کے عوض تمام دنیا کی حکمر انی اُنھی کی ہوگی۔ تورات میں اس عظیم حکومت کی تفصیل درج نہیں ہے۔ خدا کی توجہ پورے نظام شمسی میں صرف فلسطین بر ہی میذول ہوتی ہے۔

کلام ہو کر فرمایا۔ کہ دیکھ میر اعجد تیرے ساتھ ہے اور توسب قوموں کا باپ ہوگا۔ اور تیر انام پھر اہرام نہیں کہلائے گا بلکہ تیر انام ابرہام ہو کو گایو نکہ میں نے تھے بہت آبر و مند کروں گا اور قوش تیری نسل ہے ہوں گا اور بادشاہ تیری اولاد میں ہے بیاہوں گے۔ اور میں اپنے اور تیرے اور میں اپنے اور تیرے ایعد تیری نسل کے در میان اُن کی سب پنیتوں کے لئے اپنا تیری اولاد میں ہے کہ کو بیاہوں گے۔ اور میں اپنے اور تیرے بعد تیری نسل کے در میان اُن کی سب پنیتوں کے لئے اپنا عملکہ جس میں تو پر دلی ہے ایسادوں گا کہ وہ وہ اُن ملکیت ہو جائے اور میں اُن کا خدارہوں گا۔ پھر خدانے ابرہام ہے کہا کہ تو میرے عبد میں اُن کا خدارہوں گا۔ پھر خدانے ابرہام ہے کہا کہ تو میں نسل کے در میان اور تیرے بعد تیری نسل کو کتعان کا کو مانا اور تیرے بعد تیری نسل کو اُنتا کہ کہا کہ تو میرے عبد ہو میرے اور تیرے اور تیرے ان اور تیرے اور میں اُن کا خدارہوں گا۔ پھر خدانے ابرہام ہے کہا کہ تو میرے عبد ہو گا ور جے تم مانو گے سویہ ہے کہ تم میں ہے ہر ایک اولا و نرید کا خاتنہ کیا جائے۔ اور تم اپنے بدن کی کھال کاختنہ کیا کہ در میان ہو گا جو میرے کہ تم میں ہے ہر ایک اولا و نرید کا خاتنہ کیا جائے۔ اور تم اپنے بدن کی کھال کاختنہ کیا جائے اور میر اعبد تم ہمارے جم کہ تم میں ہد کو گا۔ اور میر اعبد تر بارہ ہو تی خواہ وہ گھر میں پیدا ہو تو اور اور اعبد الزور سے کہ تیرے خانہ ذارہ اور تیرے ذر ید کاختنہ کیا جائے اور میر اعبد توڑا۔ اور خدا نے میں ابدی عبد ہو گا۔ اور میں اُن کے ہر اعبد توڑا۔ اور خدا نے ایک بیا بخشوں گا۔ یقینا میں اُن کی سرائی ہو گا۔ اور میں اُن کی بر دائی اُن ہے برکت دوں گا اور اُس کے کہ قوش اُس کی نسل سے ہوں گی اور عالم کے باد شاہ اُس ہے ہیں اُن کے۔ عبد نامہ عبدیا کہ تو میں اُس کی نسل سے ہوں گی اور عالم کے باد شاہ اُس سے بیدائش ہیں۔ اُس بہ ہا۔ 1)۔

ایک بار جب خدا کو نظر آتا ہے کہ سدوم اور گمورہ کے دونوں شہروں کے لوگ فسق و فجور میں مبتلا ہو گئے ہیں تووہ غضبناک ہو کر دونوں شہروں کو تباہ کرنے کا فیصلہ کرتا ہے۔ابرا ہیم جو خدا سے زیادہ نرم دل تھا، کی استدعا اور شفاعت کا بھی خدا پر کوئی اثر نہیں ہو تا اور پھر بجلی گرتی ہے جس سے ہر چیز جل جاتی ہے ۔مر داور عور تیں حتی کہ بے گناہ نیچ بھی ہلاک ہو جاتے ہیں۔ابرا ہیم کی اشک شوئی کی خاطر فرشتہ بھیجا جاتا ہے تاکہ اُس کے بھیتے لوط کو اس قتل عام سے بحیایا جائے۔ پوری تورات میں خدا ہمیں ایک مطلق جاتا ہے تاکہ اُس کے بھیتے لوط کو اس قتل عام سے بحیایا جائے۔ پوری تورات میں نظر آتا ہے۔ موسی بھی ہمیں العنان ، بے رحم، نقاضے کرنے والے اور لا پر واہ بادشاہ کی صورت میں نظر آتا ہے۔ موسی بھی ہمیں اور حتی الی خواہش میں مبتلا نظر آتے ہیں کہ وہ داؤد اور سلیمان کی طرح بنی اسر ائیل پر تھم رانی کریں اور حتی کہ دو سرے لوگوں کی عور توں سے بھی چشم یو شی نہ کریں <sup>154</sup>۔

قر آن میں خدا کمال کی تمام صفات ہے آراستہ ہے۔ وہ دانا، طاقتور، بے نیاز، دیکھنے والا، سننے والا، عاقل اور مہر بان ہے۔ اور تمام کا نئات اُس کی مرضی کے تابع ہے۔

154: اس کتاب میں "اور میا "کاذکر ہوا ہے۔ لیکن اس بات میں کوئی شک نہیں کہ یہ کتابت کی غلطی ہے اور بیبال اور یاہونا چاہیے تھا۔
اور یا حتی مشہور نبی داؤد کے امر اءاور سر داروں میں سے تھا۔ عبد نامہ عنتی لیخی تورات میں اس کاذکر یوں ہوا ہے۔ "اور شام کے وقت
داؤد اپنے پلنگ پرسے اُٹھ کر بادشاہی مگل کی حجت پر شہلنے لگا اور حجت پر سے اُس نے ایک عورت کو دیکھا جو نبار ہی تھی اور وہ عورت
داؤد اپنے پلنگ پرسے اُٹھ کر بادشاہی مگل کی حجت پر شہلنے لگا اور حجت پر سے اُس نے ایک عورت کو دیکھا جو نبار ہی تھی اور وہ عورت
نبایت خوب صورت تھی۔ تب داؤد نے لوگ بھیج کر اُس عبدالیا۔ وہ اُس کے پاس آئی اور اُس نے اُس سے صحبت کی۔ پھر وہ اپنے گھر کو چلی گئی۔ اور
اور یا کی بیوی ہے ؟۔ اور داؤد نے لوگ بھیج کر اُسے بلالیا۔ وہ اُس کے پاس آئی اور اُس نے اُس سے صحبت کی۔ پھر وہ اپنے گھر کو چلی گئی۔ اور
وہ عورت حاملہ ہو گئی۔ صوارت نے داؤد نے ایک جبگی کہ بیس حاملہ ہوں۔ اور یا جو جیتنا ممکن نہیں تھا۔ اُس خط میں داؤد نے سپہ سالار
دن بعد اُسے ایک خط دے کر اپنے دشنوں کے خلاف ایک ایک جنگ پر بھیج دیا تھا کہ اور یا کو گھرسان میں سب سے آگر کھنا اور تُم اُس کے پاس سے ہٹ جانا تا کہ وہ ماراجائے۔ تو اُس نے اور یا کو ایک
عضور قبول ہو گئی۔ عہد نامہ عثیق، کتاب بیو جائی داؤد نے اور یا کی بیوی سے شادی کر لی۔ لیکن پچھ عرصہ بعد تو ہہ کی جو خدا
کے حضور قبول ہو گئی " عہد نامہ عثیق، کتاب سہ تیل دوم ، باب 11 اور 12۔ سلیمان نجی ای عورت سے پیدا ہوا۔

لیکن کچھ اور صفات جیسے جبّار، قبہار، منتقم اور کینہ پر ور بھی اُس کی ذات سے منسوب کی گئی ہیں۔ حتیٰ کہ وہ غصے اور مکر و فریب کی صفات سے بھی بہرہ مندہے اور مجھی کبھار" تحَیْمیُو الْمُتَاکِرِیْنَ " یعنی سب سے بڑا مکارین جاتا ہے۔

کیا یہاں پر ایک تفناد نظروں کو نہیں کھٹاتا؟۔ اگر خدا قائم بالذات اور کاملیت کا مطلق نمونہ ہے تو ناگہائی حالت میں اُس پر غصے اور انتقام لینے کی کیفیت کیوں طاری ہو جاتی ہے؟۔ یہ کیے ممکن ہے کہ ایک بے نیاز اور قادر مطلق خدا غصے کے عارضے کا شکار ہو کر کمزوری کی کیفیت کا اظہار کرے۔ کیونکہ صفات اور خواص ذات کا حصہ ہوتی ہیں جیسے غصہ انسانی صفت ہے۔ اگر کوئی واقعہ کسی شخص کی مرضی یا خواہش کے مطابق و توع پذیر نہیں ہو تا تو غصے کی کیفیت اُس پر غلبہ پالیتی ہے۔ وہ جو ایک مطلق، بے نیاز صانع اور کا نات کا حقیقی خالق ہے مٹھی بھر لوگوں ہے، جو اپنی بیو تو فی اور جمافت کی وجہ سے اُسے شاخت نہیں کر کا نات کا حقیقی خالق ہے مٹھی بھر لوگوں ہے، جو اپنی بیو تو فی اور جمافت کی وجہ سے اُسے شاخت نہیں کر اِن الله لا یکھؤڑ اُن یُشفر کے بیہ "لیڈ خمن الرَّخویْمِ"، بلکہ "الرَّخمن الرَّخویْمِ" ہونے کے باوجو د فرما تا ہے: 'اَنَّ الله اِن کے اللہ ہمیشہ کے لیے عذاب مقرر کر تا ہے حالا نکہ اُس نے خود فرمایا ہے: ''اَنَّ الله لیس بِظلاّمِ لِلعَبیو "(اور بے شک اللہ بندوں پر ظلم نہیں کر تا: الاُدفقال۔ 51)۔ یعنی اللہ عدل کی صفت لیس بِظلاّمِ لِلعَبیو "(اور بے شک اللہ بندوں پر ظلم نہیں کر تا: الاُدفقال۔ 51)۔ یعنی اللہ عدل کی صفت کے بعد معدوم ہو جائیں گی اور اُن پر عذاب ختم ہو جائے گا، تو اس خوش فنہی کو دور کرنے کے لیے قر آن میں فرمایا گیا ہے:

كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُوْدُهُمْ بَكَّلْنَهُمْ جُلُوْدًا غَيْرِ هَالِيَنُ وَقُوا الْعَنَابِ

(جس وقت ان کی کھالیں جل جائیں گی تو ہم اُن کو اور کھالیں بدل دیں گے تا کہ عذاب چکھتے رہیں: النّساء-56)۔ کیااس شدتِ عمل اور مجھی نہ ٹھنڈے ہونے والے غصے کا کوئی جواز دریافت کیا جاسکتا ہے اور غصّہ ، جو کمزوری اور عجز کی نشانی ہے ، کو قادر مطلق خداسے منسوب کیاجاسکتا ہے ؟

قر آن میں بے شار آیات ہیں جن میں فرمایا گیاہے کہ ہر قسم کی ہدایت اور گر ابی اللہ کی طرف سے ہے اور وہیں بے شار آیات الی ہیں جن میں انسانوں پر فرائض عائد ہوئے ہیں جن کی پابندی نہ کرنے پر شدید عذاب و مصائب کا وعدہ کیا گیاہے۔ کبھی کبھار دانائے مطلق اور مطلق طاقت کے مالک کو انسانوں کی مدد اور کمک کی ضرورت ہوتی ہے:

يَايَّهُمَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا كُوْنُوَا اَنْصَامَ اللهِ كَمَا قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوامِيِّنَ مَنُ اَنْصَامِيَّ إِلَى اللهِ قَالَ عَلَيْهِ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ قَالَ

(عیسیٰ ابن مریم نے حواریوں سے کہاتھا کہ اللہ کی راہ میں میر امد دگار کون ہے حواریوں نے کہاہم اللہ کے مد دگار ہیں:الصَّف ۔14)۔

وَأَنزَلْنَا الحَديدَ فيهِ بَأْسُ شَديد وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيعِلْمَ اللَّهُ مَن ينصُرُ الْوَيْ رُسُلَهُ

(اور ہم نے لوہاا تاراجس میں بڑا زور ہے اور لو گول کے فائدے بھی ہیں اور تا کہ اللہ معلوم کرے کہ کون اس کی اور اس کے رسولوں کی مد د کر تاہے:الحدیدے)

آئے، اُن اصولی مباحث کو دیکھتے ہیں جن پر صدیوں سے قر آن کے شار حین اور علم الکلام کے ماہرین نے تفاسیر و تاویلات لکھی ہیں، تا کہ تضادات یا کم از کم اس کے بر عکس رنگ اور تفاوت کو دور کریں۔ اب ہم قر آن کے صرف اُس مواد کا سرسری اور اجمالی جائزہ لینے پر اکتفاکریں گے جو 23 سال کے دور رسالت کے واقعات سے متعلق ہے جب گستاخ ابولہب نے پیغیبر سے کہا: "تبالک یا محمد الهذا دعو تنا؟" (محمد تم تباہ ہو جاؤ، کیااس لیے ہمیں یہاں بلایا ہے؟) تو خداوند عظیم جو اس عظیم کا ئنات کا خالق ہے، بہت غصے میں آیااور ایک دم سے سورت المئسد نازل فرمائی، حتیٰ کہ اُس کی بیوی کو بھی اپنی تحقیر انہ کڑک سے معاف نہیں رکھا۔

تَبَّتُ يَنَ اَ إِنْ لَمْتٍ وَتَبَّ مَا اَغُنى عَنْهُ مَا لَهُ وَمَا كَسَب سَيضْلَى نَامًا ذَاتَ لَمَّبٍ وَاهْرَ اثَّهُ حَمَّا لَتَا الْحَطّبِ وَ فِي جِيْدِهَا حَبُلٌ قِنْ مَّسَدِ -

(ابولہب کے ہاتھ ٹوٹیں اور وہ ہلاک ہو۔ نہ تواس کامال ہی اس کے کچھ کام آیا اور نہ وہ جو اس نے کمایا۔ وہ جلد بھڑ کتی ہوئی آگ میں داخل ہو گا۔ اور اس کی جورو بھی جو ایند ھن سرپر اٹھائے پھرتی ہے۔ اس کے گلے میں مونج کی رسمی ہوگی: 1 تا5)۔

خدائے عظیم جب ابوالا شدکے غرور اور خود ستائی سے ننگ آگئے تو اُس کے تکبر اور خود ستائی کو سورت البلک میں جوابی تازیانہ رسید کیا۔ سورت الهُمّزة بھی ایک ایساہی تازیانہ ہے جو ولید بن مغیرہ اور امیہ بن خلف کو رسید کیا گیا جنھوں نے حضور کے سامنے اپنی دولت پر غرور کیا اور ایک دوسرے کو آنکھ مارتے ہوئے نو کیلے جملوں سے حضور کا مذاق اڑیا تھا۔

اسی طرح کاجواب عاص بن وائل کو سورت الکو تئر میں بھی دیا گیا، جس نے کہا تھا کہ مرنے کے بعد مجمہ وارث کے بغیر اور ابتر ہو گا۔ جنگ بدر کے بعد کعب بن اشر ف کے ملّہ سفر پر بھی خدائے عظیم و خالق کا نئات بہت ناراض ہوئے۔ خصوصی طور پر کہ کعب بن اشر ف جو یہو دی ہونے کے ناطے اہل کتاب تھا اور محمد جو خدا پرست اور توحید کے ماننے والے تھے ، کے مقابلے میں مشرکین سے بدر میں شکست پر محمد دی کا اظہار کیا۔ سورت الذِّساء کی آیات 51،52،53 اور 54 میں اس تکنی کا اظہار کیا گیا ہے۔

سورت الحشر خدائی رجز خوانی ہے جو بنو نضیر کے قلع قبع کرنے کے متعلق ہے کیونکہ وہ یہودیت چھوڑنے کے متعلق ہے کیونکہ وہ یہودیت چھوڑنے کے لیے تیار نہیں تھے۔اسی مناسبت سے عبداللہ بن عباس نے اس سورت کو سورت بنی النضیر کانام دیا تھا۔

خدانے قرآن میں اپنے پیغبر کے مخالفین اور ہر اُس انسان جس نے پیغبر کی کامیابی کی راہ میں رکاوٹیں کھڑی کیں، پر ناراضگی کا اظہار کرنے پر ہی اکتفائہیں کیا، بلکہ پیغبر کے داخلی معاملات اور متعدد ہویوں سے جھڑے پر بھی مداخلت کی۔ ان میں سے پیش آنے والی ایک مشکل زید بن حارثہ کی ہوی زینب بنت جحش سے پیغبر کی محبت تھی۔ جس کے لیے زید کے دل میں زینب کے لیے کر اہت پیدا کی گئ۔ چنانچہ طلاق اور عدّت کے مکمل ہونے کے بعد اُسے اپنے پیغبر کے زوجیت میں دے دیا۔ اسی سورت چنانچہ طلاق اور عدّت کے مکمل ہونے کے بعد اُسے اپنے پیغبر کے مطالبے کی مشکل کا پیغبر کو سامنا ہوتا ہے۔ کو نکہ بنو قریظہ کے قتل عام کے بعد بہت زیادہ اُل فیمت ہاتھ لگا اس لیے پیغبر کی ہویوں نے زیادہ نفقے کو نکہ بنو قریظہ کے قتل عام کے بعد بہت زیادہ اُل فیمت ہاتھ لگا اس لیے پیغبر کی ہویوں نے زیادہ نفقے کا مطالبہ کر دیا۔ لیکن خدافر ما تا ہے کہ اسی نفقے پر قناعت کرو و گرنہ طلاق دے دی جائے گی اور یوں اس کے مطالبہ کر دیا۔ لیکن خدافر ما تا ہے کہ اس کے بعد ایک اور مسکلہ پیغبر کا ماریہ قبطیہ سے ہم بستر ہونا اور حفصہ کا واویلا تیاجس کی تفصیل اس سے پہلے باب میں دی گئی ہیں اور وہ مسکلہ پیغبر کا ماریہ قبطیہ سے ہم بستر ہونا اور حفصہ کا واویلا تھاجس کی تفصیل اس سے پہلے باب میں دی گئی ہے۔

عائشہ اور حفصہ کے حسد اور رسول کو ناراض کرنے سے اللہ بہت ناراض ہوا اور اُن دونوں عور توں کو تنبیہ کی کہ اگر تم نے توبہ نہ کی اور پنجیبر کی ناراضگی کا باعث بنیں تو خدا، جبریکل اور صالح مومنین ایک دم اُس کی مدد کو پنجیب گے اور اگر ایسا ہو گیا اور پنجیبر نے شخصیں طلاق دے دی تو خدا اپنے پنجیبر کو تم سے بہتر عور تیں عطاکرے گاجو مسلمان، مطیع، روزے رکھنے والی، نماز اداکرنے والی، مہاجر، بیوہ اور باکرہ ہوں گی۔

ایک تفسیر میں لکھا گیاہے کہ یہاں ہوہ عورت سے مراد فرعون کی ہیوی آسیہ اور باکرہ سے مراد حضرت مریم ہیں، جو دونوں بہشت میں حضور کی ہویاں بنیں گی۔ چونکہ قرآن ایسا کچھ میں نہیں فرمایا گیا، لہذا میہ تفسیر مفسر کی ذہنیت کی عکاس ہونے کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔

سورت النُّوى كى بنیاد افک كاقضیہ اور حضرت عائشہ پر لگایا گیا بہتان تھا۔ چنانچہ اس رُوسے اُس سورت میں پاکباز عور توں کو بدنام کرنے پر حدّ كالتين ہوا۔ اور حدود كے اصول كے اُلٹ حسان بن ثابت اور حمنہ بنت جحش کو اسّى کوڑے مار کر عائشہ كى پاكد امنى کو ثابت کیا گیا۔

226ء سے 632ء کے سالوں کے در میان تمام لا متناہی کا نئات خدا کو بھول چکی تھی۔ حتیٰ کہ کرہ ارض کے دیگر ممالک نے بھی اس طرف توجہ نہیں دی کہ خجہ و حجاز کے مٹھی بھر لوگ خدا کے متعلق سوچنے میں مشغول ہیں، جو بھی ڈرسے یاستی کی وجہ سے غزوات میں شرکت نہیں کرتے تھے۔ چنانچہ اُنھیں مزادینے کے لیے دوزخ کی آگ کو مزید بھڑ کایا گیا، اور اس کے برعکس جولا کی یا ایمان کی وجہ سے یامال عنیمت حاصل کرنے کے لالچ میں بہادری اور استقامت کا ثبوت دیتے تھے، اُنھیں "جنّے تُجُوبی مِن فقیمت کا ثبوت دیتے تھے، اُنھیں "جنّے نہریں بہتی ہیں <sup>155</sup> سے نوازا گیا۔ اور جب بھی خدا کا محبوب رسول تو گوں کے مشخر وطعنوں سے رنجیدہ ہوا تو اُس کی دلد اری کرتے ہوئے کہا گیا کہ اُنھیں میرے سپر دکر دو:" اِنّا کَفَیْناکے الْمُسْتَفَنِع عِیْنَ " رہیتک ہم تمہارا ٹھٹھا کرنے والوں کے لیے کافی ہیں: الحِجور۔ 95)۔

<sup>155 :</sup> نوٹ۔ تمام قر آئی آیات کاتر جمہ ایک پاکستانی سائٹ ہے کا پی پیٹ کیا گیا ہے۔ عربی زبان میں " کھر " دریا کے معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ عربی زبان میں " کھر " دریا کے معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ عربی کے علاوہ ترکی زبان میں بھی دریا کو " nehir" ہی کہاجا تا ہے۔ لیکن قر آن اور احادیث میں جہاں کہیں بھی" الڈکھُو " کا لفظ آ آیا ہے تو اُس کا ترجمہ ہمارے ہاں دریا کی بجائے نہریں تک کیا گیا ہے جو کہ غلط ہے۔ پیغیمر اسلام جب معراج پر جاتے ہیں تو واپس آگر لوگوں کو جت میں۔ صاف بات ہے کہ بین نہیں بلکہ دریا ہیں۔ اس غلطی کو بتاتے ہیں کہ فرات، نیل، سیحان اور جیجان میر چادوں جنت سے کچھوٹے ہیں۔ صاف بات ہے کہ بین نہیں بلکہ دریا ہیں۔ اس غلطی کی نشاند ہی کرنے کے باوجود میں نے یہاں اور باتی جگہوں پر دریا کی بجائے نہریں تکھا ہے، کیونکہ ہمارے ہاں ہی ترجمہ مستعمل ہے۔

عربوں کے امور میں باری تعالی کی سب سے اہم اور مؤثر ترین مد اخلت جنگ بدر کے دوران ہوئی۔ پوری سورت الأنفال كاموضوع يبي واقعہ ہے۔

کثیر ساز وسامان سے لدا قریش کا قافلہ ابوسفیان کی سربراہی میں دمشق سے مگہ روانہ ہوتا ہے۔ حضرت محمد کواس بات کی خبر ہو جاتی ہے۔ وہ اپنے ساتھیوں کی معیت میں اس قافلے پر جملہ کرنے اور لوٹنے کے لیے مدینہ سے روانہ ہوتے ہیں۔ ابوسفیان کواس بات کی بھنک پڑجاتی ہے اور وہ مگہ سے ممک طلب کرتا ہے۔ کاروان کی مد د کے لیے قریش جنگجو وَں کی معیت میں ابو جہل مگہ سے روانہ ہو تا ہے۔ کمک کے پیغام کے ساتھ ہی ابوسفیان احتیاط کے طور پر اپناراستہ بدل لیتا ہے اور ساحل سے ہوتا ہوا قافلے کو با حفاظت ملّہ پنجانے نیس کامیاب ہو جاتا ہے۔ ابوسفیان کے قافلے کا پیچھا کرنے کی بجائے محمد اور اُن کے ساتھی بدر کی میدان میں جمع ہوتے ہیں۔ وہ لوگ جو یہ سوچ کر ساتھ آئے تھے کہ کسی مشکل کا سامنا سے بغیر وافر مقد ار میں مال غنیمت حاصل کر پائیں گے، اب اُنھیں قریش جنگجووں کا سامنا تھا، البذا اُن کی بھوج کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جہاں خدا اُن کو ملامت کرتے ہوئے کقار سے جنگ کے سلسلے میں موضوع کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جہاں خدا اُن کو ملامت کرتے ہوئے کقار سے جنگ کے سلسلے میں موضوع کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ حتی کہ مجمد کو مخاطب کیاجاتا ہے۔ اور آیت و میں فرشتوں کی کمک سیجنے کا وعدہ فرما تا ہے۔ اور آیت و میں فرشتوں کی کمک سیجنے کا وعدہ فرما تا ہے۔ اور آیت و میں فرشتوں کی کمک سیجنے کا وعدہ فرما تا ہے۔ اور آیت و میں فرشتوں کی کمک سیجنے کا وعدہ فرما تا ہے۔ اور آیت و میں فرشتوں کی کمک سیجنے کا وعدہ فرما تا ہے۔ اور آیت و ایک میں ابوجہل کے انجام کو واضح انداز میں فرمایا گیا ہے۔ حتی کہ محمد کو مخاطب کیاجاتا ہے:

" وَمَا ٰ مَمَیْتَ اِذْ مَمَیْتَ وَ الْحِنَّ اللَّهَ مَلِی " (اور تونے مٹھی نہیں بھینکی جب کہ بھینکی تھی بلکہ اللّٰہ نے بھینکی تھی۔ 17) ۔ یعنی ریت کی وہ مٹھی جو تم نے کفار کی جانب بھینکی تھی اور وہ اندھے ہو گئے تھے اسے تم نے نہیں بھینکا تھا کیونکہ ریت کی ایک مٹھی کے لیے یہ ممکن نہیں تھا کہ وہ پورے نشکر کی آئھوں میں چلی جائے، اہذا خدانے اُس مٹھی بھر ریت کو چھینک کرانھیں اندھاکیا تھا۔

مشر کین کی شکست کے بعد مال غنیمت کی تقسیم کی مشکل پیش آئی۔ اللہ نے سورت الأنفال کی آیت 41 میں مال غنیمت کے پانچویں جھے کور سول اور بیت المال کے لیے مخصوص کرتے ہوئے آئندہ کے لیے مال غنیمت کی تقسیم کاطریقہ ترتیب دیا۔

اس کے بعد مسئلہ پیداہو تا ہے کہ قیدیوں کے ساتھ کیاسلوک کیاجائے۔ خداشر وع میں عمر بن خطاب کی رائے سے متفق ہوتا ہے کہ مسلمانوں کارعب طاری کرنے کے لیے تمام قیدیوں کی گردن مار دی جائے: "مَا کَانَ لِنَہِی اَنْ یَکُوْنَ لَفَا اَسُوٰی حَتَّی یُفُخِنَ فِی الْاَنْ خِین "(نبی کو نہیں چاہیے کہ اپنے ہاں قیدیوں کو رکھے جب تک زمین میں اُن کا خون خوب نہ بہائے۔ 67)۔ لیکن بعد میں ابو بکر کی معتدل رائے سے متفق ہوتا ہے کہ قیدیوں کو فد ہے کے رہا کر دیا جائے:

يَآيُّهَا النَّيُّ قُلُ لِبِّنُ فِيَّ آيُدِيكُمْ مِِّنَ الْالسُّرَى إِنْ يَّعْلَمِ اللَّهُ فِيُ قُلُوبِكُمْ خَيُرًا يُّؤْتِكُمْ خَيُرًا يُّؤَا آخِذَ مِنْكُمُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ -

( اے نبی!جو قیدی تمھارے ہاتھ میں ہیں ان سے کہہ دو کہ اگر اللہ تمھارے دلوں میں نیکی معلوم کر ے گاتو شمھیں اس سے بہتر دے گاجو تم سے لیا گیاہے اور شمھیں بخشے گا۔70)۔

پوری سورت الاُدْهَاٰل مسلمانوں کے مشر کین اور یہودیوں سے پیدا ہونے والے کے بارے میں وقف کی گئی ہے۔ سورت الاُحدَاب کی آیت 9 بھی خدائی مداخلت کا اظہار کرتی ہے جب بنو عظفان اور قریش کے اتحاد نے مسلمانوں کے لیے مشکلات پیدا کیں اور چند ہز ارلو گوں نے مدینہ کا محاصرہ کرلیا۔

يَآيُّهَا الَّذِيْنَ امُّنُوا اذْكُرُوا يَعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُورٌ فَأَنْسَلْنَا عَلَيْهِمْ بِيُعَا وَجُنُورًا لَّمْ تَرَوْهَا

(اے ایمان والو! الله کا احسان اپنے اوپریاد کروجب تم پر کچھ لشکر آئے تو ہم نے ان پر آند ھی اور وہ لشکر بھیج جو شھیں نظر نہ آئے)۔ اور اس کے بعد اسی سورت کی آیت 13،12،10 میں بھی مسلمانوں کو پیش آنے والے ناخوشگوار حالات میں مد دیہنجانے کی خدائی مداخلت واضح ہوتی ہے۔

تفسیر کیمبرج اس واقعے کی یوں تشر تے بیان کی گئی ہے: چنانچہ خدانے ہوا بھیجی جس سے اُن کی خیموں کی میخیں اکھڑ گئیں اور اُن کی آگ بجھ گئی اور اُن کے طویلے کو تباہ کر دیا جس سے گھوڑے ایک دو سرے پر گرنے ساگھ اکبر" کے نعرے بلند کیے۔ اس خوش عقیدہ مؤمن مفسر کے ذہن میں بھی یہ نہیں آیا کہ خدانے بیں روز قبل یہ ہوا مدینہ کیوں نہ بھیجی، تا کہ محمد اور اُن کے ساتھی خند ق کھو دنے ، اُس کی نگر انی کرنے اور دن رات کی بے چینی سے نج جاتے۔ اور اس کے علاوہ اُن وقتوں کے اور بعد کے مسلمانوں کے ذہن میں یہ بات کیوں نہ آئی، کہ خدانے جنگ بدر میں جو فرشتے بھیجے تھے یا طوفان جو جنگ خندق میں بھیجا تھا، اُنھیں جنگ احد میں کیوں نہ بھیجا، تا کہ وہ تباہی پیش نہ آئی اور مسلمانوں کو در دناک شکست کا سامنانہ کرنا پڑتا۔ اور سرتر مسلمان جو دلیر اور بہادر تھے اور محبوب پینیبر مسلمانوں کو در دناک شکست کا سامنانہ کرنا پڑتا۔ اور سرتر مسلمان جو دلیر اور بہادر تھے اور محبوب پینیبر کے دانت پھر سے نہ ٹو شخے ، اور وہ تائح اور شر مناک صورت حال پیش نہ آئی، کہ اگر علی بن ابو بیغیبر کے دانت پھر سے نہ ٹو شخے ، اور وہ تائح اور شر مناک صورت حال پیش نہ آئی، کہ اگر علی بن ابو طالب کام دانہ و شجاعانہ دفاع موجود دنہ ہوتا، و خود دخور بھی شہید ہو جاتے۔

قر آن کے مطالع سے اُن وقتوں کے حجاز کے سابی حالات کی تصویر ہماری آ تکھوں کے سامنے ابھرنے لگتی ہے۔ احکام اور اخلاقی تعلیمات سے قطع نظر قر آن کے ایک خاصے حصے سے ہمیں اُن وقتوں میں ہونے والے تنازعات سے آگاہی ہوتی ہے۔ قر آن کی سینکڑوں آیات سے تنازعات، مخالفین کو جو ابات، شخصی وذاتی معاملات کے متعلق فیصلے، لوگوں کو جنگ پر جانے کے لیے ابھارنے اور حتیٰ کہ پچھ لوگوں کو جو کمزوری یاسستی کی وجہ سے اس سے پہلو تھی کرتے ہیں، ملامت کرتے بھی دیکھا جاسکتا ہے۔ اور اسی طرح کثیر مال غنیمت کا وعدہ، دو سروں کے مال اور عور توں پر قبضے کی نوید، مخالفین کو دھمکیاں

اور مکرین کو دائمی عذاب کا ذکر بھی نظر آتا ہے۔ خدائی عذاب کی بجلی دامو کلیس کی تلوار <sup>156</sup> کی مانند فضا میں معلق ہوتی ہے جس سے سب نیک سیرت اور بد کار جل کر راکھ ہو جاتے ہیں اور مٹھی بھر نافرمانوں کی وجہ سے گاؤں یاشہر منہدم ہو جاتے ہیں۔

جب ہم قر آن پڑھتے ہیں تووہ تمام کیفیات جوانسانی ذات کا حصہ ہیں ہمیں خدامیں نظر آتی ہیں: وہ راضی ہوتا ہے، وہ غضبناک ہوتا ہے، محبت کرتا ہے، نقصان پہنچاتا ہے، خوش ہوتا ہے۔ مختصر لفظوں میں کینے، محبت، غصہ، انتقام لیناحتی کہ مکر و فریب اور تمام وہ خامیاں جو جلد باز، کمزور اور حاجت مند انسان کا خاصہ ہیں، ہمیں باری تعالیٰ کی پاک ذات میں نظر آتی ہیں۔ اگر ہم یہ فرض کریں کہ خدا اس بیکر ان کا نئات کا خالق اور صانع ہے، تو عقل یہ تقاضا کرتی ہے کہ خدا کی ذات کو ان صفات سے مبر اء سمجھیں۔ اور الیک صورت میں پھر ہمارے پاس سوائے اس کے کوئی چارہ نہیں رہتا کہ خالق کا نئات سے منسوب ان اوصاف کو حضور کی بشری سوچ کا اظہار سمجھیں۔ جضوں نے خود فر ایا ہے: میں بھی انسان ہوں، مجھی اور این عصہ آتا ہے، میں بھی متاثر ہو تا ہوں۔ اسی وجہ سے وہ اپنے بیٹے کی موت پر بہت روئے <sup>157</sup> یا اینے

\_\_\_\_

<sup>156:</sup> دامو کلیس (Damocles) دیونیسیوس دوم (Dionysius II of Syracuse) درباری تقی ۔ جو چار سوسال قبل مسیح میں سلمی کا حاکم تھا۔ دامو کلیس نے بادشاہ کی خوش قسمتی پر رشک کا اظہار کیا کہ دہ کس قدر نعمتوں اور اختیار کا مالک ہے۔ دیونیسیوس نے دامو کلیس نے اورشاہ کی چیکش کی تا کہ دوباد شاہت کی حقیقت جان سکے۔ دامو کلیس نے اس چیکش کو بہت خوشی دامو کلیس کو ایک دن کے لیے بادشاہ بغنے کی چیکش کی تا کہ دوباد شاہت کی حقیقت جان سکے۔ دامو کلیس کو تخت پر بٹھایا گیا اور اس کے سامنے خوبصورت عور توں سمیت تمام تعتیں اسٹمی کر دیں گے ، اور پھر ایک نگی تا کہ دوباد گیا۔ تلوار کی وقت بھی گر سکتی تھی۔ یہ صورت دکیچ کر دامو کلیس تا لوار کو گھوڑے کی ڈم کے ایک بال ہے باندھ کر تخت کے اوپر لاکا دیا گیا۔ تلوار کی وقت بھی گر سکتی تھی۔ یہ صورت دکیچ کر دامو کلیس کو احساس نے التجاب کی کہ اسے جانے دیا جائے کہ دومو کلیس کو احساس دلیا جائے کہ جنتی پڑی خوش قسمت ہوتی ہے ، اسے نای بڑے خطرات اُس ہے داہمت ہوتے ہیں۔

<sup>157 :</sup> وہ اس خبر سے اس قدر صدمے کی حالت میں تھے کہ اُن سے کھڑا نہیں ہوا جارہا تھا۔ اُٹھوں نے عبدالر حمٰن بن عوف سے سہارا دینے کو کہا۔ آپ جلدی سے باغ پہنچے تا کہ مال کی گود میں دم قرزتے بچے کو الو داع کہہ سکیس۔ حضور نے اپنے کا بنتے ہا تھوں سے بچے کو اُٹھا کر اپنی گود میں لیا۔ اس سانحے سے آپ کا دل پھٹا جارہا تھا اور اندرونی کرب آپ کے چیرے سے عیاں تھا۔ آپ نے رندھی ہوئی آواز میں اپنے بیٹے سے کہا" اے ابرائیم! خدا کی مرضی کے خلاف ہم آپ کی کوئی مدد نہیں کر سکتے"۔ اس کے بعد آپ کی آواز نے آپ کا ساتھ

چا حزہ بن عبد المطلب کی مُثلہ شدہ لاش دیکھ کر آپے سے اس قدر باہر ہو گئے کہ انہوں نے قسم کھائی کہ میں تیس قریشیوں کو مُثلہ کروں گا۔

یہاں پر ایک بات ذہن میں آتی ہے کہ قر آن کے اندر اللہ اور مجمد حیرت انگیز طور پر آپس میں گڈیڈہو کے ہیں۔ اور یہی وہ واحد توجیہ ہے جو قر آن کے سلسلے میں پیش آنے والی مشکلات کو حل کر سکتی ہے، اور اگر ہم اس موضوع کو اس انداز سے دیکھیں تو شائد ہم پر کچھ واضح ہو سکے۔ تمام مسلمانوں کا یہ عقیدہ ہے کہ قر آن خدائی کلام ہے اور قر آن میں گئی بار اس بات کو واضح بھی کیا گیا ہے۔" وَما ینطِقُ عَنِ الْهُوی اِن کُھوَ اللّٰہُ ہِی پیوجی" (اور نہ وہ اپنی خواہش سے کچھ کہتا ہے بیہ تو وحی ہے جو اس پر آتی ہے: اللّٰہُ ہم۔ 4،3) اور "اِنّا اَنْدَانا کُافی لِیکھَ اللّٰمَ ہم نے اسے شب قدر میں اتارا: القدرہ ۔ 1)۔

قر آن ہر حوالے سے مسلمانوں کی واحد ایسی دستاویز ہے جو اُن کے لیے باعث سکر یم اور باعث فخر ہے اور ہر مسلمان اس پر بلاکسی شک کے ایمان رکھتا ہے۔ جس کی انتہا یہ ہے کہ قر آن کے نزول کے ایک صدی بعد علائے اسلام کے در میان طویل مباحث ہوئے جو کئی صدیوں تک جاری رہے کہ قر آن

نہیں دیااور آپ زار و قطار رونے لگے۔ بچے کو مرتے دیکھ کراُس کی مال اور خالہ نے زور زورے دھاڑیں مار کر روناشر وع کر دیا، آپ نے انھیں چُپ کرنے کو نہیں کہا۔ جب ابراتیم کی موت ہو گئ تو آپ کی جو تھوڑی بہت امید تھی وہ بھی ٹوٹ گئ۔ آنسو بھر می آتکھوں سے آپ نے پچر کہا:" اے ابرا بیم!اس بچ کا اگر ہمیں پہلے ہے لقین ہو تا تو بم اور بھی زیادہ دکھ کا اظہار کرتے جتنا کہ اب کررہے ہیں۔ پچھ دیر

توقف کے بعد آپ نے کہا:" ہماری آ کھول ہے آنسو روال ہیں اور ہمارادل ؤ کھ رہاہے لیکن ہم کوئی ایسی بات نہیں کہتے جس ہے رب راضی نہ ہو، بیٹک ابراہیم تمہاراحاناہمارے دل کوچر رہاہے۔(حیات مجمد، مجمد حسین ہیٹک)۔

کھول کہتے ہیں کہ ابراہیم کی روح نظنے کا عالم تھا کہ رسول اللہ عبدالرحمٰن بن عوف کے سہارے آئے۔ ابراہیم انقال کر گئے اور آنحضرت کی آنکھوں میں آنسو بھر آئے۔ عبدالرحمٰن بن عوف نے کہا: "یارسول اللہ! یکی بات ہے جس سے آپ مسلمانوں کو منع فرماتے تھے۔ مسلمان جب آپ کورو تادیکھیں گے توسیحی رونے لگیں گے۔

حادث یعنی مخلوق ہے یا قدیم۔ یعنی عدم سے وجود میں نہیں آیابلکہ ذات باری تعالی کی طرح ہمیشہ سے موجودرباہے۔

ا بھی ہم اس بحث کور ہے دیتے ہیں کہ قر آن کے قدیم ہونے کا دعویٰ نہ تو عقلی بنیا دوں پر پورااتر تا ہے اور نہ ہی اسلامی شریعت اور علم الکلام کے اصولوں کے مطابق ہے۔ لیکن قر آن کے قدیم ہونے کے دعوے کی خاطر اہل سنّت کے عظیم امام احمد بن صنبل <sup>158</sup>نے عباتی خلیفہ معتصم باللہ کے زمانے میں استے کوڑے کھائے کہ بے ہوش ہو گئے۔ لیکن اپنے عقیدے سے پیچھے ہٹنے سے انکار کر دیا کہ قر آن کو مخلوق یاحادث مانیں۔ اُن کاعقیدہ تھا کہ '' تَبَّتُ یَکنَ اَلَیْ لَمَنَہِ وَدَّرَبُ '' (ابولہب کے ہاتھ ٹوٹیس اور وہ ہلاک ہو) والی آیت بھی خدا کی ذات کی مانند ازل سے موجو در ہی ہے۔

جب کسی جماعت پر بخار غلبہ پالیتا ہے تو انہیں الفاظ، اشدلال سے خاموش یا پُرسکون نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن قرآن کو پڑھنے اور بعض مطالب پر غور و تعمق کرنے سے یہ آشکار اور واضح ہو تا ہے کہ قرآن انسانی فکر کی تخلیق ہے۔ نمونے کے طور پر ہم سورت الفاقیجة کود کھتے ہیں جسے "بسبع الفانی" کانام دیا گیا

<sup>158:</sup> امام احمد بن صنبل اہل سنت کے آئمہ اربعہ میں ہے ایک اور فقہ صنبلی کی بانی تھے۔ قر اُن کو حادث ندماننے کی وجہ ہے عہا ہی خلیفہ معتصم باللہ کے زبانے میں کو کو احدث ندماننے کی وجہ ہے عہا ہی خلیفہ معتصم باللہ کے زبانے میں کو کو ایسا کے جائے خلیفہ التو کل کے معتصم باللہ کے زبانے میں کو ہدایت بھیجی ہے، البذا ہمیں سوچنے کی خرورت نہیں ہے۔ چو نکہ خدانے انسان کو ہدایت بھیجی ہے، البذا ہمیں سوچنے کی ضرورت نہیں ہے۔ جب اللہ نے قر آن کے زریعے اور نبی نے اپنی عنت کے ذریعے ہمیں تمام ضروری معلومات دے دی ہیں، تو کسی اور طرف دیکھنا تطعی غیر ضروری ہے۔ ان کے زدیک قر آن علم الکلام کی اجازت نہیں دیتا۔ لبذا ند بہ کی حمایت میں الہیات کے دلائل استعمال کرنے والے لوگ اہل سئت میں الہیات کے دلائل استعمال کرنے والے لوگ ایل سئت میں معمل کے احد بن صنبیل نے ساری عمر تر پوز اس لیے نہیں کھایا کہ انہیں کوئی ایک روایت نہیں مل سے کہ تر یوز اس لیے نہیں کھایا کہ انہیں کوئی ایک روایت نہیں مل کی نے تر پوز کونی کھیا کہ انہیں کوئی ایک روایت نہیں مل کی نے تر پوز کونی کے نے تر پوز کونی کیا ہو۔

ہے۔ اسے قرآن کی اہم ترین سور توں میں سے گنا جاتا ہے، اسی وجہ سے یہ قرآن میں سب سے پہلے درج ہے۔ سورت الفَاقِحَة خدا کا کلام نہیں ہو سکتا بلکہ اس کے مضمون سے ظاہر ہو تاہے کہ یہ حضرت محمد کا اپنا کلام ہے۔ کیونکہ اس میں خدا کی ستائش ہے، کا کنات کے رب کے حضور میں اظہار بندگی ہے اور ہدایت وعنایت کی تمناکی گئی ہے۔ خدا خود یہ نہیں فرمار ہا:

اَلحَمدُ لِللهِ مَبَّ العالَمينَ - الرَّحمٰنِ الرَّحيهِ - مالِكِ يومِ الدَّينِ (سب تعريفيں الله كے ليے ہیں جوسب جہانوں كايالنے والا بے بڑامہر بان نہايت رحم والا - روز جز اكامالك) -

ا گرسورت فاتحه كا آغاز "قُل" كے لفظ سے كياجا تا جيسے كه قر آن كى كئى آيات يوں شروع ہوتی ہيں "قُل هَوَ اللهُ أَكانِيُونَ" - "قُل إِنَّهَا إِنا بَشَر مِثْلِكُم " توبه مشكل بيش نه آتی -

یہ بات منطقی اور معقول نہیں ہے کہ خدا خود فرمار ہا ہے: "اِھدِنا الصّراط المُستقید و صِراط الّذین اَنعَمتُ عِلَیهِ هِ غَیر المُتغضوب عِلَیهِ ه ولا الضالِین " جس کے معنی انتہائی واضح ہیں کہ ہمیں سیدھاراست دکھا۔ ان لوگوں کاراستہ جن پر تو نے انعام کیا۔ نہ کہ جن پر تیر اغضب نازل ہوااور نہ وہ گر اہ ہوئے۔ سورت فاتحہ مکمل طور پر بارگاہ اہی میں نیاز مندی کے اظہار کے علاوہ ساکش خداوندی ہے۔ چنانچہ اسے خدائی کلام نہیں بلکہ محمد کاکلام سمجھا جانا چاہیے جو اُنھوں نے نماز کے لیے تر تیب دیا تھا۔ ای وجہ سے عبداللہ بن مسعود جو ایک معتبر کاتب و جی ہونے کے علاوہ حافظ قر آن بھی تھے وہ اسے اور دو اور سور توں (النّاس، الفَلَق) کو قر آن کا حصہ نہیں مانے تھے۔ ای طرح سورت المیسک کو اس کے مضمون کی وجہ سے پروردگار عالم سے منسوب نہیں کیا جا سکتا۔ یہ سورت ابولہب کی پرخاش اور بے ادبی کا جواب تھا۔ حضور نے اپنے رشتہ داروں اور قریش کے معتبر لوگوں کو بلایا کہ اُنھیں اسلام قبول کرنے کی دعوت دیں۔ جب حضور اپنی بات کہد رہے تھے تو ابولہب کو غصہ آیا اور اُس نے کہا: "تبالک یا محمد!" کہانہ ہے سرورت میں وہی لفظ "تَکھ" کہانہ ہے سرورت میں وہی لفظ "تَکھ" کہانہ ہے سرورت میں وہی لفظ "تَکھ" کے سے وہ وہ اس مورت میں وہی لفظ "تَکھ" کہاں ہے۔ اس گروسے اس سورت میں وہی لفظ "تَکھ" کہاں ہے کے سے وہ وہ اس سورت میں وہی لفظ "تَکھ" کہاں ہے کا سے ہمیں یہاں بلا ماہے؟۔ اس گروسے اس سورت میں وہی لفظ "تَکھ" کہاں ہے کہاں دو اسے اس سورت میں وہی لفظ "تَکھ" کہاں ہے کے سے ہمیں یہاں بلا ماہے؟۔ اس گروسے اس سورت میں وہی لفظ "تَکھ"

استعال ہوا ہے۔ پیغیر کو جس بے عزتی کا سامنا ہوا، اور ابولہب کی بیوی اُم جمیل جو آپ کے راتے میں کا نئے بچھاتی ہے، کو اگر ذبن میں رکھیں تو سورت المتسد میں استعال کیے گئے الفاظ کا استعال نامناسب نہیں لگتا۔ لیکن بیہ بات خالق کا نئات اور قادر مطلق کی شان کریائی ہے بالکل میل نہیں کھاتی کہ وہ ایک نہیں لگتا۔ لیکن بیہ بادر نفرت کا اظہار کرے، اور اُس کے بیوی کو ''حمالة الحطب'' یعنی دوزخ کی آگ کے لیے ککڑیاں اٹھائے ہوئے قرار دے۔

قرآنی آیات میں جملے کا فاعل کبھی شخص اوّل (First Person) اور کبھی شخص سوم (Person) ہے۔ مثلاً پہلے خداوند بات کرتے ہیں اور بعد میں محمد خدا کی جانب سے بات کرتے ہیں۔ جیسے سورت اللّہ خد میں پہلے خدا ایک بات کہتے ہیں اور بعد میں حضور اُس کی تائید کرتے ہیں: "ماضَلَّ صاحبُہ کُد وَما غَویٰ۔ وَما یَنطِقْ عَنِ الْهُویٰ۔ إِن هُوَ إِلَّا وَحِيْ يو جی " (اور نہ وہ این خواہش سے پھھ کہتا ہے سے تو وہی ہے جو اس پر آتی ہے: 3۔4)۔ لیکن یوں لگتا ہے کہ آیت 20 سے آیت 28 سے لگتا ہے کہ یہاں حضور بات کر رہے ہیں۔ اور کس عاب اور ملامت سے فرماتے ہیں: "اَلکُو اللَّ کُو وَلَهُ الْأَنْفَى " یہاں حضور بات کر رہے ہیں۔ اور کس عاب اور ملامت سے فرماتے ہیں: "اَلکُو اللَّ کُو وَلَهُ الْأَنْفَى " یہاں حضور بات کر رہے ہیں۔ اور کس عاب اور ملامت سے فرماتے ہیں: "اَلکُو اللَّ کُو وَلَهُ الْأَنْفَى " یہاں حضور بات کر رہے ہیں۔ اور اُس کے لیے بیٹیاں ہیں؟)۔ کیا خدا خود یہ پوچھ رہا ہے کہ اُس کے لیے بیٹیاں! بیٹیاں! بیٹیاں! بیٹیان کے ایک مقد تھا۔ چینانچہ قرآن میں یہ اُس صوح کا حصد تھا۔ چینانچہ قرآن میں یہ اُس سوچ کا اظہار ہوا ہے۔

<u>ٱفاَصفيكُم رَبُّكُم بِالبَنينَ وَاتَّغَذَ مِنَ المَلائِكَةِ إِناثاً إِنَّكُم لَتَقُولُونَ قَولاً عَظيماً</u>

(کیاتمہارے ربنے تہمیں چن کر بیٹے دے دیئے اور اپنے لیے فرشتوں کو بیٹیاں بنالیاتم بڑی بات کہتے ہو: الاسرَاء-40)۔

اگریہ خدا کا کلام ہوتا تواس فقرے کو بوں ہونا چاہیے تھے: کیا میں نے یہ فرق پیدا کیا کہ شخصیں بیٹے دیئے اور اپنے لیے بیٹیاں منتخب کیں؟۔ صاف ظاہر ہے کہ خدانے بوں سوال نہیں کیا، اس کے علاوہ خدا کی نظروں میں بیٹے اور بیٹی میں کوئی فرق نہیں ہے۔ بلکہ اس قتم کی تنگ نظری اور چھوٹی سوچیں تو متمدن اقوام میں بھی نہیں ہیں۔ یہ عرب سے جو بیٹے ہونے پر اس قدر فخر کرتے سے۔ اگر بیٹی پیدا ہو جائے تو بعض و حثیانہ انداز سے اُسے قتل کر دیتے سے لیکن دوسری طرف ہمافت کا مظاہرہ کرتے ہوئے فر شقوں کو مؤنث جنس تصور کرتے سے۔ اسی روایتی سوچ کی وجہ سے حضرت محمد بھی بیٹے کی آرزور کھتے سے اور ہم عورت سے شادی کرتے وقت امید کیا کرتے سے کہ اس سے بیٹا پیدا ہو گا۔ چنا نچہ جب قاسم کی موت ہوئی تو آپ بہت زیادہ کہ کھی ہوئے۔ خصوصی طور پر جب عاص بن واکل نے آپ کو وارث کے بغیر ہونے کا طعنہ دیا کیونکہ عرب بیٹوں کو حقیقی وارث سیجھتے سے۔ چنانچہ جب ماریہ قبطیہ کے ہاں بیٹا پیدا ہوا تو آپ بہت رنجیدہ ہوئے اور جب اُس بچ کی موت ہوئے تو آپ بہت رنجیدہ ہوئے اور دورے۔ یہ وہ کے ہاں بیٹا پیدا ہوا تو آپ بہت رنوش ہوئے اور جب اُس بچ کی موت ہوئے تو آپ بہت رنجیدہ ہوئے اور دورے۔ یہ وہ کہ کہ تاب بہت رنجیدہ کے ہاں بیٹا پیدا ہوا تو آپ بہت رنجیدہ کو اور جب اُس بچ کی موت ہوئے تو آپ بہت رنجیدہ ہوئے اور دورے۔ یہ وہ گہ سے جنہوں نے مشر کین سے خطاب کرتے ہوئے کہا: ''افا صفیگھ تابیگی بہت را ایساد کھنے کو اور دورے۔ یہ وہ گہ سے جنہوں کے مشرکین سے خطاب کرتے ہوئے کہا: ''افا صفیگھ تابیگی بہت را ایساد کھنے کو سرے سے مخلوط ہو جائیں۔ اس کا ایک نمونہ موت الإسراء کی پہلی آیت ہے اور یہ وہ واحد آیت ہے جو مسلمان معراج نبوی کے ثبوت کے طور پر دیتے ہیں۔ دست الإسراء کی پہلی آیت ہے اور یہ وہ واحد آیت ہے جو مسلمان معراج نبوی کے ثبوت کے طور پر دیتے ہیں۔

سُبُحٰنَ الَّذِيِّ اَسُرى بِعَبْدِ هٖ لَيُلَّا مِّنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْآقْصَا الَّذِي بُرَ كُنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنُ الْيُتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْءُ الْبُصِيْرُ

اس کالفظ بہ لفظ ترجمہ کچھ یوں ہے۔

پاک ہے وہ ذات جو لے گئی اپنے بندے کو راتوں رات مسجد الحرام سے مسجد اقصلیٰ تک کہ جس کے ارد گر دہم نے بر کتیں رکھی ہیں تا کہ ہم اسے اپنے عجائبات دکھائیں بے شک وہ سننے والا، دیکھنے والا ہے۔ جملے کا پہلا حصہ ستائش خداوندی ہے، کہ وہ اپنے بندے کو مکہ سے فلسطین لے جاتا ہے، یہ جملہ خدا کی جانب سے نہیں ہو سکتا، کیونکہ خدا اپنی تعریف خود نہیں کر تابلکہ معقول بات یہ ہے کہ حضرت محمد پہال خدا کی عنایت کی ستائش کررہے ہیں۔ لیکن اس کے بعد والا جملہ جہال معجد اقصلی کے وصف بتائے جارہے ہیں،"جس کے ارد گر دہم نے ہر کتیں رکھی ہیں"خدا کی جانب سے ہے اور اس طرح"لڈریکٹ وین این تابعتی "کہ ہم اسے اپنے بجائبات و کھائیں" بھی خدا کی جانب سے ہے لیکن آخر جملے سے ظاہر ہور ہا ہے کہ یہاں محمد بول رہے ہیں، جہال کہا جارہا ہے کہ وہ سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔ کیونکہ خداخو د اپنے متعلق یہ نہیں کے گا کہ وہ سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔

قر آن میں کئی بار ایسے ہواہے کہ بغیر کسی پیشگی ذکر کے شخص اوّل شخص سوم میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ حبیبا کہ سورت الفَتْعے کی ابتدائی آیات ہیں:

إِنَّا فَتَحعنالكَ فَتحاً مُبِيناً. لِيغفِرَلكَ اللهُ ما تَقَلَّهُ مِن ذَنبِكَ وَما قَأْخَّرَ - (ہم نے تم کوواضح فتح دی کہ خدا تمھارے اگلے اور چھلے گناہ بخش دے۔

پہلے فقرے "اِنّا فَتَحعنالک فَتحا لَّمْبِیناً" (ہم نے تم کو واضح فتح دی) کی مناسبت سے دوسر نے فقر ہے کو یوں ہونا چاہیئے تھا: "اَنغفیر لک ما تَقدم " (تاکہ ہم تمھارے گزشتہ اور آنے والے گناہوں کو بخشتے)۔
اس بات میں کوئی شک نہیں کہ اس بیان کر دہ آیت کی مانند کئی الی اور آیات بھی ہیں جن کی توجیہ کی جا سورت علق ہے لیکن بعض دوسری آیات ہیں جن کی توجیہ میں مشکل کا سامنا ہوتا ہے جیسے کہ سورت الاحدَّاب کی آیت 21 میں کہا جاتا ہے: "جو چاہتا ہے کہ خدا اُس سے راضی ہو وہ اُس کے رسول کی پیروی کرے"۔ اگریہ خطاب خدا کی طرف سے ہوتا تو کیا اس آیت کو یوں نہیں ہونا چاہیے تھا: "جو جھے چاہتا ہے وہ میرے رسول کی پیروی کرے ؟"۔ سورت الاحدَّاب کی آیت 22 اور 23 میں سے مومنین کی تابت قدمی کی تعریف کرنے کے بعد آیت 24 میں خدا فراتا ہے۔

لی جزی الله الصّادِ قین بِصِد قِهِم وَ یعَدَّبَ المُنافِقین اِن شاءَ اَویتُوب عَلیهِم ۔ ( تا کہ اللہ سَچوں کو ان کے سَجَ کا ہد لہ دے اور اگر چاہے تو منافقوں کو عذاب دے یاان کی توبہ قبول کرے )۔

عبارت سے صاف طاہر ہورہاہے کہ یہاں خدانہیں بلکہ حضور بات کررہے ہیں۔ کیونکہ اگر خدایہ کہہ رہا ہو تا تواسے صیغہ شخصِ اوّل میں ہونا اور یوں فرمایا جانا چاہیے تھا: "اجنے ی الصّادِقین "( تا کہ ہم سچوں کو مدلہ دے سکیں)۔

جی، قرآن میں اکثر خدااور محمد آپس میں مل جاتے ہیں۔ کبھی خداخو د بولتا ہے اور محمد کو کہتا ہے" کہو"اور کبھی عبارت اس قتم کی ہے کہ خود حضرت محمد بات کرتے ہیں اور خدا کی بارگاہ میں اظہار بندگی کرتے ہیں۔ گویااُن کے وجدان اور تحت الشعور میں یہ بات چیبی ہوئی ہے کہ اُنھیں لوگوں کو ہدایت دینے پر ماُمور کیا گیاہے جو انہیں لغزش کرنے سے بچا تا ہے، اُنھیں الہام ہو تا ہے جس سے مشکلات کا حل سمجھایا جا تا ہے۔ وگرنہ بعض آیات میں خداسے" چال" اور" مکر" کو منسوب کرنے کی سمجھ نہیں آتی۔ سورت القلکہ کی آیت 44اور 45 میں فرمایا گیاہے:

فَلَى فَوَمَن يكذُّ بُهِ فِهِ ذَا الحديثِ سَنَستَدرِ عُهُم مِن حَيثُ الايعلَمُونَ وَأُملِ لَهُم إِنَّ كَيدى متين

اُنھیں مجھ پر چھوڑ دوجواں بات کو حجٹلا تاہے قریب ہے کہ ہم اُنھیں آہتہ آہتہ لے جائیں گے جہاں سے اُنھیں خبر نہ ہوگی،اور میں اُنھیں ڈھیل دوں گا، بیشک میری خفیہ تدبیر بہت کی ہے)۔

يمى مضمون سورت الأعرّان كى آيات 182 اور 183 ميں دوہر ايا گيا، فرق صرف بير به كه: "كَنَّهوا باياتيان فرمايا گياہے۔ باياتينا سندَستَدريجُهُم "(جواس بات كو جھلاتا ہے) كو آيت كے آغاز ميں فرمايا گياہے۔

سورت الأنفَال کی آیت 30، جو قریثی روساء کے دارالندوہ میں اکٹھے ہونے کے متعلق ہے، میں خداسے کمر (سازش) کرنامنسوب کیا گیاہے۔

وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ الْيُغْبِغُوْكَ أَوْ يَقْتُلُوْكَ أَوْ يُغْرِجُوْكَ وَيَمَكُرُوْنَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَيْرُ الْمُكِرِيْنَ

اور جب کا فرلوگ تمھارے بارے میں سازش کررہے تھے کہ شمصیں قید کر دیں یاشمصیں قتل کر دیں یا شمصیں دیس بدر کر دیں تو وہ سازش کر رہے تھے اور خداسازش کر رہا تھا۔ اور خداسب سے بہتر سازش(مکر) کرنے والا ہے۔

کر، چالبازی اور سازش طاقت اور زور کا متبادل ہیں۔جب کسی کمزور شخص کا سامنا کسی ایسے شخص سے ہوتا ہے جو اُس سے طاقتور ہو، تو اُس کے پاس کوئی چارہ نہیں رہتا کہ وہ کوئی چال چلے۔ قادر مطلق خدا جس نے "گون" کہہ کر کا ئنات تخلیق کی، اور وہ جس چیز کا ارادہ کرے ویسے ہی ہو جاتا ہے۔ کیا یہاں پر خدا ایک عرب شخ کی مانند نظر نہیں آرہا، جو اپنے مقابل سے اُسی طرح زیادہ عقلمند اور چالاک ہے جیسی چالاکی کا مظاہرہ کرتے ہوئے عمرو بن العاص نے ابو موسیٰ اشعری کو علی اور معاویہ کی خلافت کا فیصلہ کرتے وقت مات دی تھی ؟۔ خدا اور محمد کی باتوں کا آپس میں مخلوط ہو جانے کو سورت یُونس کی آیت کو اور 100 میں بھی دیکھا جاسکتا ہے۔

وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لِامْنَ مَنْ فِي الْآرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيْعَا اَفَانَتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوْ المُؤْمِنِينَ \_ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ اَنْ تُؤْمِنَ اِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَيَجْعَلُ الرِّجُسَ عَلَى الَّذِيْنَ لا يَعْقِلُونَ

(اور اگر تیرارب چاہتا توجیخے لوگ زمین میں ہیں سب کے سب ایمان لے آتے پھر کیا تولو گوں پر زبر دستی کرے گا کہ وہ ایمان لے آئیں۔اور کسی کے بھی بس میں نہیں کہ اللہ کے حکم کے سواایمان لے آئے اور اللہ اُن کے لیے کفر کا فیصلہ کر تاہے جو نہیں سوچتے)۔

پہلی آیت میں خدا محمہ سے مخاطب ہیں۔ لیکن دوسری آیت گفتارِ محمہ ہے اور اُٹھی کی سوچوں کی نماز ہے، جہاں وہ اپنے آپ کو تسلّی دینے کے علاوہ مشر کین کو دی جانے والی دعوت کے قبول نہ ہونے کی توجیہہ دے رہے ہیں۔ یہ خدا جو خود ہی نہیں جا ہتا کہ لوگ ایمان لائیں اسے اُن لوگوں کے ایمان نہ لانے پر ناراض نہیں ہونا چاہیے۔ ویسے بھی کوئی شخص تب غصے میں آتا ہے جب کوئی امر اُس کی خواہش یا ارادے کے برعکس واقع ہو۔

لِيَحْذِى اللهُ الصَّدِوثِينَ بِصِدُ قِهِمُ وَيُعَذِّبَ الْمُنْفِقِينَ إِنْ شَاءً أَوْ يَعُوْبَ عَلَيْهِمُ إِنَّ اللهُ كَانَ عَفُوْمًا تَحِيْمًا (تاكه الله يَجول كو ان كى تَحْ كابدله دے اور اگر چاہے تو منافقوں كو عذاب دے ياان كى توبہ قبول كرے، بي شك الله بخشنے والا مهربان ہے: الاُحزَاب 24)۔

ان آیات کا مواد مکمل طور گواہی دیتا ہے کہ یہاں خدا نہیں بلکہ حضور فرمارہے ہیں۔ عرب متلون مز اج اور ناپائیدار طبیعت کے مالک تھے۔ جدھر ہواکارخ دیکھتے اُسی طرف چلے جاتے۔ چنانچہ ملّہ میں مقیم چند مسلمان مشر کین کے لشکر کی جانب سے ابوجہل کی ہمراہی میں حضور کے خلاف لڑے۔ خدا اُن کی ناپائیدار طبیعت، بے ایمانی اور تلوّن مز اجی سے اس قدر خضینا ک ہوا کہ سورت الدِّستاء میں آیت 97 سے 99ان کے متعلق نازل کرتے ہوئے فرمایا:

إِنَّ الْكِيْنَ تَتِفَّيْهُمُ الْمُلَيِكَةُ ظَالِمِئَ اَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيْمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضُعَفِيْن فِي الْآرْض قَالُوَ اللَّهِ تَكُنُ الْمُسْتَضُعَفِيْن فِي الْآرَض اللَّهِ وَالسِّعَةَ فَتُهُمُ وَافِيهُمَا أُولِيكَ مَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتُ مَصِيْراً لَّ اللَّهُ اللَّهُ اَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَلَى اللهُ اَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَلَى اللهُ اَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ الل

(بے شک جولوگ اپنے نفوں پر ظلم کررہے تھے اُن کی روحیں جب فرشتوں نے قبض کیں تو اُن سے
پوچھا کہ تم کس حال میں تھے اُنھوں نے جواب دیا ہم اس ملک میں بے بس تھے فرشتوں نے کہا کیا اللہ
کی زمین وسیع نہ تھی کہ تم اس میں ہجرت کر جاتے سوالیوں کا ٹھکانہ دوز نے ہے اور بہت ہی براٹھکانہ
ہے۔ ہاں جو مر داور عور تیں اور بچ کافی کمزور ہیں جو نکلنے کا کوئی ذریعہ اور راستہ نہیں پاتے۔ پس امید
ہے کہ الیوں کو اللہ معاف کر دے اور اللہ معاف کرنے والا بخشنے والا ہے )۔

مَلَّه میں خدامحرسے فرماتے ہیں:

أُدعُ إلى سَبيلِ مَبَّكَ بِالْحِكَمَةِ وَالْمَوعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِهُم بِالَّتَى هِي أَحَسَنُ إِنَّ مَبَّكُ هُوَ أَعَلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبيلِهِ وَهُوَ أَعَلَمُ بِاللهِ عَن ين

(اپنے رب کے راستے کی طرف دانش مندی اور عمدہ نصیحت سے بلا اور ان سے پہندیدہ طریقہ سے بحث کر بے شک تیر ارب خوب جانتا ہے کہ کون اس کے راستہ سے بھٹکا ہوا ہے اور ہدایت یافتہ کو بھی خوب جانتا ہے:اللّٰحل۔125)۔

چند سالوں بعد جب اسلام طاقت حاصل کرلیتا ہے اور حضور ایک لشکر کے ساتھ ملّہ آ کر اُسے فتح کر لیتے بین تو خدا کالہجہ تبدیل ہو جاتا ہے اور وہ اس سنگد لی اور بے پر واہی سے فرماتا ہے:

فَإِذَا انسَلَحَ الاَشْهُرُ الحُرُّامُ فَاتَتُلُوا الْمُشرِ كَينَ حَيثُ وَجَل ثُمُوهُم وَخُذُوهُم وَ احصُرُوهُم وَاقَعْلُوالْهُم كُلِّ مَرِصَد

(پھر جب عزت والے مہینے گزر جائیں تومشر کوں کو جہاں پاؤ قتل کر دواور پکڑلو اور اِنھیں گھیر لو اور ہر گھات کی جگہ ان کی تاک میں بیٹھے رہو:القو مُقـ5)۔

ایک کم طاقت کے مالک یعنی کمزور انسان کا سامنا جب زندگی کی مشکلات اور ناکامیوں سے ہوتا ہے، یا موافق حالات اور کامیابی کا حصول ہوتا ہے تو دونوں صور توں میں اس کے رویے اور حالت میں تبدیلی امر ایک فطری عمل ہے۔ اُس کی روش کی تبدیلی کا اظہار اُس کے بیان میں بھی ظاہر ہوتا ہے۔ لیکن بہی امر ایک قادر مطلق، دانائے مطلق اور حکیم مطلق جس سے کوئی بات چیسی ہوئی نہیں ہے اور جس کے راہ میں کوئی رکاوٹ حاکل نہیں ہوسکتی، پر صادق نہیں آسکتی۔ کہ ججرت کے ایک سال بعد "لاّ [نحرّا کا فی اللّی یُن "دین میں کوئی رکاوٹ حاکل نہیں ہوسکتی، پر صادق نہیں آسکتی۔ کہ ججرت کے ایک سال بعد "لاّ آرنحرا کا بیت سال بعد "لاّ آرنحرا کی آیت نازل ہوتی ہے اور شائد اُس سے ایک سال بعد یوں فرمایا جاتا ہے:

"وَقَاتِلُوْا فِي سَبِيْلِ اللهِ" (اور الله كي راه مين قتل كرو: البَقَرَة ـ 244،190: آل عِمرَان ـ 167)، " لا

يَسْتَوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِدِيْنَ --- وَالْهُجَاهِدُونَ فِي سَدِيْلِ اللهِ بِالْمُوالْهِمْ وَانْفُسِهِمْ: النِّسَاء -95 " (مسلمانوں میں جان ومال سے جہاد کرتے ہیں دو دو جو الله کی راہ میں جان ومال سے جہاد کرتے ہیں دونوں برابر نہیں ہیں )

جس شخض کو مسلمان بنانے کے لیے ایک سال پہلے جمر در کار نہیں تھا، اس آیت میں نہ صرف یہ تھم دیا گیا کہ اُس سے جنگ کروبلکہ مومنین کو واضح انداز میں فرمایا گیاہے کہ جولوگ تلوار اٹھا کر یامال دے کر مشر کین کے خلاف جنگ کے لیے کھڑے ہوتے ہیں اُن کا درجہ اُن مسلمانوں کے برابر نہیں بلکہ برت ہے جو گھر پر رہتے ہیں اور عبادت کرتے ہیں۔ خدائے باری تعالی جو پینیمبر کو ملّہ میں یوں اخلاقی احکام دیتے تھے:

وَلِاتَستَوِى الْحَسَنَةُ وَلِا السَّيئَةُ. إِدِ فَعِبِالَّتِي هِي أَحسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَينَكَ وَبَينَهُ عَداوَةٌ كَانَّةُ وَلَي حَميهُ

(اور بھلائی اور برائی بر ابر نہیں ہوسکتی بدی کا اچھائی سے ایسے جو اب دے کہ جس میں اور تم میں دشمنی تھی گویاوہ تمہارا گرم جوش دوست ہے: ڈھسلت۔34)۔

لیکن مدینه میں خداحضوراس کے برعکس فرماتاہے:

"فَلاَ هَنْوَا وَتَكُ عُوَّا إِلَى السَّلْمِ وَ اَنْتُمُ الْأَعْلَوٰنَ " (توتم سستى نه كرواور صلح كى طرف نه بلاؤ ـ اورتم توغالب مو الحيقد ـ 35)

اس کے علاوہ خدائی کیجے اور روش میں تبدیلی ہمیں تب بھی متوجہ کرتی ہے جب کا ئنات کا خالق اور ار بوں ستاروں اور سیاروں کا منتظم حجاز کے مٹھی بھر عربوں سے فرما تاہے: "أنشُم أنزَلَتَهَوهُمِنَ المُنزُنِ أَم نَحِنُ المُنزِلُو "(إسه تم نے بادل سے برسایا ہے یا اِس کے برسانے والے ہم بیں ؟:الواقِعَة ـ 69)۔

کبھی وہ کمزور اور بے کس انسانوں کی مانند مد د کا حاجت مند ہو کر کہتا ہے کہ ہم نے اس لیے لوہا بھیجا تا کہ معلوم ہو سکے کہ کون اُس کی مد د کرنے میں جلدی د کھا تاہے:

وَانزَلْنَا الحديدَ فيهِ بَأْسُ شَديد وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيعلَمَ اللَّهُ مَن ينصُرُهُ وَيُسُولُهُ

(اور ہم نے لوہا بھی اتارا جس میں سخت جنگ کے سامان اور لوگوں کے فائدے بھی ہیں اور تاکہ اللہ معلوم کرے کہ کون اس کی اور اس کے رسولوں کی مد د کرتا ہے: الملک ید۔25)۔

قر آن میں خدانے بچاس سے زائد بار انسانوں کی ہدایت کو اپنے ارادے اور مشیت سے مشروط فرمایا ہے۔

" [انَّ الَّذِينَ حَقَّت عَلَيهِ هِ كَلِمَتُ مَّبَكَ لا يؤمِنُونَ " (جن لو گول كے بارے میں خدا کا حکم (عذاب) قرار یا چکاہے وہ ایمان نہیں لائمیں گے: نیونس۔ 96)۔

وَلُوشِئنالاَتَيناكُلَّ نَفَسٍهُدايها وَلِكن حَقَّ القَولُ مِنِّي لاَملَتَنَّ جَهَنَّهَ مِنَ الجِنَّةِ وَالنّاسِ أجمعين

(اور اگر ہم چاہتے ہیں توہر شخص کو ہدایت پر لے آتے لیکن ہماری بات پوری ہو کر رہی کہ ہم جنوں اور آدمیوں سے جہنم بھر کر رہیں گے:السَّجد) تا ۔11)۔

اس کے بعد بغیریس و پیش کے فرمایا گیاہے:

فَلُوْتُوا بِمَا نَسِيتُم لِقاءَيومِكُم هذا ، إِنَّا نَسِينا كُم وَذِوتُوا عَذابَ الثَّلاِيمَا كُنتُم تَعلَّمُون

(تواب اس کامزہ چکھو کہ تم اپنے اس دن کے آنے کو بھول گئے تھے ہم نے شمصیں بھلادیا اور اپنے کیے کے بدلہ میں ہمیشہ کاعذاب چکھو:السَّج مَاق ـ 14)۔ مندر جه بالا ان دو آیات کو پڑھنے سے انسان کے رو نگٹے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ خداخود نہیں چاہ رہا کہ لوگوں کو ہدایت دے اور پھر ہدایت نہ دینے کی سزاعذاب ہے ، اُن کے لیے دائمی عذاب ہے۔ خداخود نہیں چاہ رہا کہ لوگوں کو ہدایت دے جو سورت الاُنعَامہ میں بہت واضح انداز میں فرمایا گیاہے:

" وَجَعَلنا عَلَى قُلُوبِهِم اَرِثَنَّةً أَن يفقَهُوهُ وَ في إذا نِهِم وَفراً" (اور ہم نے اُن کے دلوں پر پر دے ڈال رکھے ہیں جن کی وجہ سے وہ اس کو کچھ نہیں سمجھتے اور ان کے کانوں میں گر انی ڈال دی ہے)۔

قر آن میں پچاس یاساٹھ سے زیادہ آیت الی ہیں جہال ان لو گول کو عذاب جاودال کاذ کرہے جنھیں خدا خود ہدایت نہیں دینا چاہتا۔ <sup>159</sup>

یہ موضوع جس کا ذکر ہو چکاہے، اسے چھوڑ کر اب ہم دوسرے موضوع کی جانب جاتے ہیں جو انتہائی جیران کُن ہے کہ قر آن میں بہت زیادہ ناسخ اور منسوخ آیات موجود ہیں۔ تفییر کے ماہرین اور تحقیق کرنے والے فقہاء نے اِن کا ذکر کیاہے۔ منسوخ آیت وہ ہے جو پہلے نازل ہوئی اور اُس کے بعد مختلف بلکہ متفاد مطالب کی حامل جو آیت نازل ہوئی وہ پہلی آیت کی ناسخ ہے یعنی اُس نے پہلی آیت کو منسوخ کر دیا ہے۔ ایک فیصلہ لین، فیصلے میں ترمیم کرنایا اُس فیصلے کے بالکل الٹ ارادہ کرنا ایک انسانی وصف ہے کیونکہ اُسے حالات سے مکمل آگائی نہیں ہوتی۔ انسان اینے محدود علم کی وجہ سے دھوکا کھا جاتا ہے اور

<sup>159:</sup> یرو مثلم فتح ہونے کے بعد عمر بن خطاب یرو مثلم پنچے تو نماز فجر کے بعد انہوں نے لشکر اسلامیہ سے خطاب کیا اور تقریر کے دوران انھوں نے قران کا صورت الکہف کی آیت ستر وکا حوالہ دیتے ہوئے کہا۔" مثن ٹے تھی اللہ فکھ ڈائیھٹی و مَمَن ٹیٹھبلل فکل تیجی انکھ کیا اُٹھو کی اُٹھ کی کا کہ کہتے ہوں وہی ہدایت پر ہے اور جے وہ گر اہ کرتے ہیں اس کے لیے تو کو کی راہ بتانے والا نہیں پائے گا )۔ کہتے ہیں کہ جس وقت آپ نے آپ ناوت فرمائی تو ایک پادری جو یہاں بیٹھا ہوا تھا کھڑا ہو گیا اور کہنے لگا اللہ کی کو گر اہ نہیں کر تا اُس نے پھر کم کی کہا تو اس کی گر دن اڑا دو۔ پادری آپ کے اس قول کو سمجھ گیا اور خاموش ہورہا اور آپ نے پھر قریر شروع کر دی " ۔ (فتوح) الثام۔ محمد بن عمرین واقد کی )۔

پھر بعد میں اُسے اپنی غلطی کا احساس ہو تا ہے۔ ظاہر کی حالات وحوادث کی وجہ سے وہ ایک فیصلہ لیٹا ہے لیکن پھر صورت حال کا گہر انکی سے مطالعہ کرنے اور بہتر ادراک کے نتیجے میں اُسے جب صحیح صورت حال کا پیۃ چلتا ہے تووہ اپنا فیصلہ تبدیل کرلیتا ہے۔ لیکن ایک دانا اور قادر مطلق کو ایک صورت کا پیش آنا قابل توجیہ نہیں ہے۔ اسی وجہ سے مخالفین طعنے دیا کرتے تھے: محمہ آج ایک حکم دیتا ہے اور کل اُسے منسوخ کر دیتا ہے۔ سورت البَقَرَة کی آیت 106 میں اسی اعتراض کا جواب دیا گیا ہے:

ماننسَخمِن آيةٍ أونْنسِهاناُت بِغَيرِمِنها أومِثلِها الَم تَعلَم أنَّ اللَّهَ عَلَى كُلَّ شَيِّ قَديرُ

( ہم جس آیت کومنسوخ کر دیتے یااسے فراموش کرادیتے ہیں تواس سے بہتر یاولی ہی اور آیت بھیج دیتے ہیں۔ کیاتم نہیں جانتے کہ خداہر بات پر قادرہے)۔

البتہ خدا ہر چیز پر قادر ہے چنانچہ ای وجہ سے اُسے ایک آیت بھیج کر اسے منسوخ نہیں کرنا چاہیے۔
کیونکہ ہر شئے پر قادر ہونے کے لیے یہ ضروری ہے کہ اُس کے پاس ایس آیات کو بھیجنے کی اہلیت ہو
جنمیں بعد میں منسوخ کرنے کی ضرورت نہ پڑے۔ مطلق دانائی اور مطلق توانائی خدائے باری تعالی کی
ذات کی لازمی صفات ہیں۔ باشعور اور غور و فکر کرنے والے لوگ خدا کی ستائش اِنھی صفات سے کرتے
ہیں۔ لیکن ایک دانا اور توانا خدا ایسے احکامات کیوں صادر کرتا ہے جنمیں بعد میں منسوخ کرنا پڑتا ہے ؟۔
اس آیت میں اپنے طور پر تضاد موجود ہے کہ جب وہ "علی کُلُّ شَیْحٍ قَدیدٌ" ہے تو اُس نے بہتر احکامات
سے بہلے ہی کیوں نازل نہیں فرمائے؟۔

شائداُن وقتوں میں کوئی ایسے فضول اور گستاخ لوگ موجو دیتھے جنھوں نے اپنے اعتر اضات جاری رکھے جس کاجواب سورت الدّحل میں مختلف الفاظ میں دیا گیا:

وَإِذَا بَدَّالِنَا آيةٍ وَاللَّهُ اَعَلَمُ مِمَا يَنَزَّلُ قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مُفتَرٍ بَل أَكثَرُهُم لايعلَمُونَ ـ قُل نَزَّلُهُ مؤخ القُنُس مِن رَبَّكَ بِالْحَقِّ لِيتَبِتَ الَّذِينَ آمَنُوا (اور جب ہم ایک آیت کی جگہ دوسری بدلتے ہیں، اور الله خوب جانتا ہے جو اتار تاہے، تو کہتے ہیں کہ تو بنا لا تا ہے۔ یہ بات نہیں لیکن اکثر ان میں سے نہیں سجھتے۔ تو کہد دے اسے تیرے رب کی طرف سے پاک فرشتے نے سچائی کے ساتھ اتاراہے تا کہ یہ مومنوں کو ثابت قدم رکھے (101-102)۔

تصوریہ کیاجاتا ہے کہ قر آن خدائی کلام ہے۔ چنانچہ جوں ہی ہم اسے خدائی کلام کہتے ہیں تو یہ بات لازم ہو جاتی ہے کہ نا قص انسان کی سوچوں کارنگ اُس میں جگہ نہ پاسکے۔ لیکن ان دو آیات میں ہمیں واضح تضاد نظر آتا ہے۔ میشک خداجانتا ہے کہ اُس نے کیانازل کیا ہے۔ لیکن ایک آیت سے دوسری آیت کو رد کرنے کی وجہ سے ہی مخالفین نے اپنے شک کا اظہار کیا تھا، اور اُن کے شبہات اِن احکام کے خدائی ہونے کے دعوے پر تھے۔ کیونکہ ایک سادہ لوح جازی عرب اور عامی مخالفین بھی اس بات سے آگاہ سے کہ اُس کے بندوں کی بھلائی کس بات میں ہے۔ چنانچہ اُس آغاز میں ہی وہ احکامات کو تبدیل کر تاجو کمزور اور نادان انسان کا خاصہ ہے۔

ان تبدیلیوں اور تضادات کے مطالعہ اور گہری سوچ بچار کے بعد سوائے ایک توجیہ کے ہمارے ہاتھ کچھ نہیں آتا، اور وہ بیہ ہے کہ محمد اور خدا آپس میں یوں مدغم گئے ہیں کہ اُنھیں علیحدہ کرنا ممکن نہیں ہے۔ خدا محمد کے شعور کی گہر ائیوں میں ظہور کرتا ہے، اُنھیں مبعوث فرماتا ہے اور اُنھیں اپنی قوم کو ہدایت دینے پر مامور کرتا ہے۔ پھر محمد بشر تھے اور اُن کے بشری خصائص اُن کی رسالت کا حصہ تھے۔ اور اسی دوہری شخصیت سے قرانی آیات ہرس رہی ہیں۔

گولڈ زیبر نے اپنی کتاب <sup>160</sup> کے پہلے باب کے آغاز میں عجیب اور قابل احتیاط رائے کا اظہار کیا گیا ہے جس کو نقل کرنااس لیے ضروری سمجھ رہا ہوں کہ یہ سوچنے والے انسان کو اس معمہ کو حل کرنے کے خزد یک لے آتی ہے۔ کامعے ہیں:

"انبیاء فلسفی سے اور نہ مستکلم ۔ اس لیے وہ اپنے پیغام کو کس قاعد ہے یا علمی ضا بطے کے تحت نہیں لائے۔ دوسرے لفظوں میں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ اُنھوں نے کسی فلسفیانہ یالسانی نظام کو تر تیب نہیں دیا۔ اُن کی روح کی گر اُنہوں سے جو آواز باہر آئی اُنھوں نے اپنی روح کی اسی آواز کو اپنے لوگوں سے بیان کر دیا۔ جوں جوں اُن کو ماننے والوں کی تعداد بڑھتی گئی تو اسی تناسب سے معاشر ہے کے اندر ایک نیا نہ ہب تشکیل ہو تا گیا۔ اس کے بعد دانش مند لوگ پیدا ہوئے جھوں نے عام لوگوں کے اعتقادات کو ایک فکری نظام کی شکل دی۔ اگر اُنھیں کوئی خلا نظر آیا تو اُنھوں نے اسے پُر کر دیا۔ اگر اُنھیں کوئی تضاد نظر آیا تو اُنھوں نے اسے پُر کر دیا۔ اگر اُنھیں کوئی تضاد نظر آیا تو اُنھوں کے اسے پُر کر دیا۔ اگر اُنھیں کوئی تضاد نظر آلیا تو اُنھوں کے اندر بھی باطنی معنی کا تو اُنھوں نے تاویل و تغییر کے تر سادہ جملے کے اندر بھی باطنی معنی کا اور خیال کیا یا اُسے پیدا کیا۔ اور تمام الہامی اظہار جو وہی کے طور اُن کے ضمیر کی آواز تھی اُسے عقلی اور منطقی استدلال سے درست ثابت کیا۔ اور الیسے مطالب اور تصورات پیدا کیے جو کبھی پنجبر کے ذبین میں بھی موجود نہ تھے۔ اور معتر ضین کے سوالات اور اعتراضات جو دعوت دینے والوں کو پریشان کرتے تھے اُن کے جو آبات مہیا گیا۔ ایک پورا فلسفیانہ اور البیاتی نظام ترتیب دیا اور داخلی مشکلین اور علم الکام کے خاب بیان خارجی معترضین کے خلاف اپنے خیال کے مطابق ایک ناقابل شکست دفاع مہیا کیا۔ اپنے اس تمام بیان فرر بھم معترضین کے خلاف اپنے کیونکہ پنجبر کے اُنھی اقوال سے دوسرے مفسرین اور علم الکلام کے ماہرین اور علم الکلام کے انتراضات سے نئی نہیں یاتے کیونکہ پنجبر کے اُنھی اقوال سے دوسرے مفسرین اور علم الکلام کے ماہرین اور علم الکلام کے ماہرین اور علم الکلام کے ماہرین اور علم الکلام کے ماہرین

160: كتاب كانام Vorlesungen über den Islam باب Vorlesungen

ماہرین دوسرے معانی اخذ کرتے ہیں اور ایک نیا نظام وضع کرتے ہیں جو پہلے نظام کے بالکل الث ہو تا ہے ''۔

گولڈ زیبر کامشاہدہ بہت متاثر کُن ہے اور اگر چہ اس کے بیان کا اطلاق عمومی طور پر تمام ادیان پر ہوتا ہے۔ لیکن یہ تصور کیا جاتا ہے اور شائد یہ غلط بھی نہیں ہو گا کہ اگر ہم کہیں کہ پہلی صدی ہجری میں جو مباحثے اور اختلاف رائے ہوئے، اور اشعری 161، معتزلی، شیعہ، مرجئہ 162 اور خوارج 163 جس انداز

161: اشعرید ایوالحس علی بن اساعیل اشعری کے پیروکار تھے۔ اشعریوں کے نزدیک اللہ قادر مطلق ہے۔ چنانچہ انسان اپنے افعال پر قادر مطلق اور مطلق ہے۔ چنانچہ انسان اپنے افعال پر قادر اور ہااختیار نہیں ہوسکتا۔ کیو نکہ اگر ہم انسان کے قادر اور ہااختیار ہونے کے دعوے کو قبول کرلیں تو اس سے اللہ کے قادر مطلق ہونے کے دعوے پر زدیزتی ہے۔ اللہ اگرچاہے توہ وہ گناہ گار کو بخش سکتا ہے۔ قر آن قدیم ہے اور بیازل سے لوح محفوظ پر تھا۔ قر آن نک مخلوق یا قدیم ہونے اور انسانی افعال میں انسانی اختیار کے دعوے کو امام بخاری نے تین فقروں میں ہی ٹیجناد یا۔" قر آن اللہ کا کلام ہے، انسانی افعال مختیت کا سے معتبلہ کے تحقیق کا محبولہ کی محقیق کا کیا ہے۔ اشعریوں اور معترلہ میں سخت مخالفت تھی۔ اشعریوں کو معترلہ کے اس دعوے سے سب سے زیادہ پڑد تھی کہ انسانی عقل فیر وشر میں تمیز کر سکتی ہے۔ اشعریوں کے بقول اس کا مطلب یہ جو اکہ انسان وتی کے بغیر حقیقت تک رسانی حاصل کر سکتا ہے۔ اور اگر رہے تھے تو اللہ کو قر آن بازل کرنے کی کہا ضرورت تھی ؟۔

162: فرقہ مرجئہ ،معاویہ بن ابوسفیان کے زمانے میں پیدا ہوا۔ وہ اس بات کے معتقد تھے کہ ایمان دل کی تصدیق اور زبان کے اقرار کو گئے ہیں۔ یعنی ایمان کا تعلق محض قول اور زبان سے ہے، عمل کو اس میں کو کی دخل نہیں۔ دنیا میں کمی کو حق حاصل نہیں ہے کہ کسی ایسے مختص کے متعلق فیصلہ کرے ہو گئاہ کبیر وکا مر تکب ہوا ہے، اُس کا فیصلہ روز قیامت تک ملتوی کیا گیا ہے۔ فیصلہ کی اس تاخیر کو وہ ارجعاء کا نام دیتے تھے جو سورت التوبہ کی آیت 106 سے مانو ذہے۔ امامت کے بارے میں مرجئہ کاعقیدہ میہ تھا کہ جب کوئی مسلمانوں کا خلیفہ منتخب ہو تتا ہم مسلمانوں براس کی اطاعت لازم ہے۔ یہ فرقہ در حقیقت معاویہ اور آل ابوسفیان کی طرز حکومت کا طرفدار تھا۔

163: خوارج کا گروہ علی بن ابوطالب کی خلافت کے زبانے میں وجود میں آیا۔ جوجنگ صفین کے بعد حاکمیت کے متعلق تھا۔خوارج نے
"لاحکم الالله" کہہ کر خروج کیا۔ ابو بکر، عمر، عثان اور علی کی خلافت کوجنگ صفین کے خاتمے سے پہلے تک خوراج تسلیم کرتے تھے۔
خارجیوں کے عربوں کے علاوہ فارس، سیستان، کرمان اور خراسان میں حامی موجود تھے۔ پہلی صدی جری میں انھوں نے بڑے بڑے
دستے تشکیل دیۓ اور اموی وعبای خلفاء کے لیے کافی مشکلات پیدا کیں۔ ایران میں موجود خارجی سر داروں میں سے حمزہ بن آذرک
شاری اور عمار خارجی خاصے نامور تھے۔

سے ایک دوسرے سے اختلاف کر رہے تھے، اُنھی سے شاسائی کی مدد سے گولڈ زیبر ان نتائج پر پہنچا۔
وہ خود یہودی تھالیکن مسیحی کلیسا کے ارتقاء سے پوری طرح باخبر تھااور اسی طرح یہودیت اور عیسائیت
کے آپس سے اختلاف سے بھی باخبر تھا۔ لیکن اس قتم کی اطلاعات کا جس قدر ذخیر ہ اسلام مباحث میں
موجود ہے، اُنھی سے شاسائی نے اُسے اس قدر واضح سوج رکھنے والا بنایا۔ اُنھی اختلافات اور مباحث کا
ایک جچوٹا سانمونہ اِس باب کی مناسبت سے یہاں چیش کرنامناسب ہوگا۔

قرآن کی الی تعبیرات موجود ہیں جن کو کوئی بھی ذوق سلیم کامالک اور ذبین انسان بخوبی سمجھ لیتا ہے اور اُن کی معانی کے سلیط میں کسی قسم کے شک میں مبتلا نہیں ہوتا: "یک اللّه فَدَق أَیْلِ بِهِمْ "(ان کے ہاتھوں پر اللّه کاہاتھ ہے: الفَقْتِ ۔ 10) اس کے معنی انتہائی واضح ہیں کہ طاقت کے حوالے سے خداسب پر غالب ہے۔ یا "اللّه حمن علی العوش استوی "(رحمان جوعرش پر جلوہ گرہے۔ طاہ۔ 5)۔ صاف ظاہر ہے کہ خدا کا جسم نہیں ہے کہ وہ کسی تخت پر بیٹے، اس آیت سے مراد ہے کہ پرورد گار ربوبیت کے تخت پر جلوہ گرہے۔ یاروز قیامت کے حوالے سے فرمایا گیا ہے۔ "وجوہ یومئد ناضرۃ الی ببھا ناظرۃ" (اُس جوہ ہوہ گلوہ گرہے۔ یاروز قیامت کے حوالے سے فرمایا گیا ہے۔ "وجوہ یومئد ناضرۃ الی ببھا ناظرۃ" (اُس دوز بہت سے چمکدار چہروں والے اپنے پرورد گار کا دیدار کریں گے: القیامَة ۔ 22، 23)۔ اس سے با آسانی یہ مطلب لیا جا سکتا ہے کہ اُس روز نیکو کار خدا کی جانب سے فکر مند نہیں ہوں گے یا اُن کے خیالات کا محور خدا کی ذات ہو گی۔" إِنَّ اللّه سَمِیعْ بَصِیدٌ" (خدا سننے اور دیکھنے والا ہے: الحجّ۔ 75)۔ یعنی خداسے کوئی چر نوشدہ نہیں ہو۔

مسلمانوں کی اکثریت جوسادہ لوحی اور جامد فکری کی وجہ سے حدیث اور روایات پر اعتقاد رکھتی ہے ، دینی معاملات میں عقل کے دخل کو نامناسب اور گمر ابھ کا باعث گر دانتی ہے۔ وہ ان آیات اور تعبیر ات کو لفظی معنوں میں قبول کرتی ہے اور اس بات کی معتقد ہے کہ خداانسانوں کی مانند ہے اور اُس کے ہاتھ ، یاؤں ، آنکھیں ، منہ ، سر اور کان ہیں۔

ابو معمر ُہُز کی <sup>164</sup> کہتے ہیں کہ اگر کوئی اسے تسلیم نہیں کر تاوہ کافر ہے۔ حنبلی جو امام احمد بن حنبل کے پیروکار تھے، اپنے امام کی مانند اُنھی دعووں کے ساتھ جامد انداز میں چمٹے ہوئے تھے اور کسی فتسم کی عقلی جنبش کو اپنے لیے مناسب خیال نہیں کرتے تھے۔

ابن تیمیہ 165 اپنے فقہ کے (چھٹی اور ساتویں صدی ججری میں) عظیم عالم تھے، اپنے تعصب کی وجہ سے معتزلہ کو کافر اور امام محمد غزالی کو منحرف گردانتے تھے۔ ایک روز دمشق میں وعظ کر رہے تھے اور جب کسی آیت یا صدیث کاذکر آیا تو اپنے منبر سے اتر کر کہا کہ جیسے میں منبر سے پنچے آیا ہوں، خدا بھی اسی طرح اپنے تخت سے نیچے اتر تا ہے۔

ان او گول کا تعصب اور فکری جمود اس درجے پر پہنچا ہواتھا کہ مسلمان متکلمین کے اقوال اور معنز لیوں حتیٰ کہ اشعریوں کو باطل سبچھتے تھے۔ اور جو بھی ان کے نامعقول اور عامیانہ آراء سے کسی بھی قسم کا انحراف کرے اُسے بدعت قرار دیتے تھے۔

\_\_\_\_\_

<sup>164:</sup> تاریخ اسلام میں پُہزلی نام کی دو شخصیات ہو گزری ہیں۔ ایک ابو محمد معتزلی عالم اور میتکلم تھے۔ جو بھر ہ میں پیدا ہوئے اور بغداد میں مدریس کرتے تھے اور کوشش کرتے تھے کہ ارسطوکے افکار اور قرآنی آیات میں مطابقت پیدا کریں اور 840ء کے لگ بجگ زندگی بسر کے۔ لیکن ان سطورے کمان ہو تا ہے کہ ان کے لکھنے والے منظور شادروان دشتی علی بن عبدالر حمن بن ہُذلی نامی ایک اند کی عالم اور ادیب تھے جو چو دہویں صدی عیسوی میں ہو گزرے ہیں۔

<sup>165:</sup> ابن تئیمیہ کے نام سے دولوگ جانے جاتے ہیں۔ اور دونوں حبنلی فرقہ کے چیروکار تھے۔ ایک: مجدالدین ابوالبرکات بن تئیمیہ (1193ء۔1254ء) حنبلی عالم اور فقیہ تھے اور بغداد میں زندگی اسرکی۔ دوسرے: تنقی الدین احمد بن تئیمیہ (1327ء۔1263ء) حنبلی فقیہ جو حوان، شام میں پیدا ہوئے۔ دمشق میں ایک جماعت کے سربراہ تھے۔ شافعین کے خالف اور حدیث وفقہ اور کلام کی وجہ سے مشہور تھے۔ یہاں تنقی الدین احمد کاذکر کیا گیا ہے۔

ابو عامر قرقی 166 کہتے ہیں کہ اگر کوئی اس آیت "لیّس کیمِفْلِه شَیْءٌ " (اس جیسی کوئی چیز نہیں:
الشّوہی۔ 11) کوان معنوں میں سمجھے گا کہ کوئی شے خدا کی مانند نہیں ہے تو بیہ بدعت ہو گی۔ بلکہ اس
آیت کے معنی بیہ ہے کہ الوہیت کے حوالے سے کوئی خدا جیسا نہیں ہے و گرنہ اُس کے بھی میرے اور
تمارے جیسے اعضا اور ہاتھ پاؤل ہیں۔ اور اس آیت "یوہ یکشف عَن ساقِ وَیں عَونَ إِلَی السَّجُودِ"
(جس دن بنڈلی کھولی جائے گی اور وہ سجدہ کرنے کو بلائے جائیں گے: القَلَمہ۔ 42) کو پڑھنے کے بعد اپنی
رانوں پرہاتھ مار کر کہا کہ خدا کی را نیں میر کی ٹاگلوں کی مانند ہیں۔

ایسے لوگوں کی آرا اور عقائد جانے سے ہمیں بے اختیار زمانہ جاہیت کے عربوں اور اُن کی ہدوی عادات یاد آ جائی ہیں۔ وہی عرب جو ظاہر کو کل سجھنے اور محسوسات پر تکیہ کرنے کی وجہ سے روحانی امور سے دور تھے، اُنھی رویوں نے اسلام قبول کرنے کے بعد پھر گریبان سے سر باہر نکالنا شروع کر دیا تھا۔ اور آریائی اقوام سے میل جول اور معتزلہ، انوان الصفا 167 ، باطنی 168 ، صوفیا اور دیگر فرقوں کے ہاں جو عقلیت پیند سوچیں پیدا ہوئیں تھی، وہ اِنھیں متاثر نہ کر سکیں۔ بدقسمتی سے ان کے تمام پیشوا اور رہبر سامی النسل یعنی عرب تھے اور سوچنے شجھنے والے انسانوں یا اُن کے عقلی مقولوں سے شائد ہی ان کا

۔ 166: ابوعام قر ٹی ہا گھرین ابوعام: قرطبہ میں 978ء سے 1008ء کے دوران ہو گزرے ہیں۔

<sup>167:</sup> چوتھی صَدی جری میں ایک سُوجی پیدا ہوئی کہ عقلی علوم کی اشاعت کے لیے دین اور حکمت کی ایک دو سرے سے دوری کو ختم کیا جائے اور عوام الناس کو حکمت کے نظریاتی و عملی مبادیات ہے آگاہ کرنے کے لیے مؤلف کے نام کا ذکر کیے بغیر رسائل کی اشاعت کی جائے۔ یہ لوگ اپنے آپ کو" اختوان الصفا و حلان الوفاء" کانام دیتے تھے۔ ان کھنے والوں میں ابوسلیمان مجمد معشر بہتی المعروف مقدی، ابوالحن علی بن رامیناس عوفی کانام لیا جاسکتا ہے۔ انوان الصفائے کھنے والوں کی المار کے تعقد اللہ کی بیٹ مقالوں کی المار کے تعقد والوں کی المار کے تعقد کی ایوا کہ مقرب کے تعقد کی المار کے تعقد کی اللہ کی تعقد کی بیٹ کی

<sup>168 :</sup> باطنی اساعیلوں کا ایک فرقد ہے جو اساعیل کی امامت کے طرف دار تھے۔ یہ اساعیلی اور فرقد باطنیہ کے نام سے جانے جاتے تھے۔ اس فرقے کی بنیاد رکھنے والوں میں معیون بن دیصان کا نام لیا جاتا ہے جو قدح کے نام سے بھی جانے جاتے تھے اور خوزستان، عراق اور شام کے ملاقوں میں متحرک تھے۔ فاطمی بھی اسی فرقے سے تعلق رکھتے تھے جو یمن کے نواح، شام، فلسطین اور شالی افریقہ میں موجود تھے۔ ہندہ پاکستان میں بھی ان کی خاصی تعداد موجود ہے۔

کبھی واسطہ پڑا ہو۔ ان کے بر عکس معتزلہ اور علم الکلام کے ماہرین کی اکثریت یا توغیر عرب تھی یا ایرانی اور یونانی فکر کے زیر اثر اپنے فکری جمود اور پسماندہ بدوی عقائد کے تعصب سے چھٹکارا پا چکے تھے۔ یہ تمام باتیں اُس جملے کو پچ ثابت کرتی ہیں جو ہم نے اس باب کے آغاز میں کہا تھا کہ "انسان نے خدا کو اپنی شکل پر تخلیق کیاہے "۔

جس وقت پیخبر رومیوں سے جنگ کی تیاریاں کر رہے تھے (دسویں صدی ہجری) تو اُنھوں نے ایک عربی سے فرمایا: "کیا تم اس سال رومیوں سے جنگ کرنے کے لیے نہیں جاؤگے ؟"۔ جدابن قیمی نے جواب دیا: "مجھے اجازت دیں کہ میں شرکت نہ کروں اور فتنے میں مبتلا ہونے سے نج جاؤں۔ میں عور توں کا بہت زیادہ شاکق ہوں اور مجھے ڈرہے کہ رومی عور توں کو دیکھ کرمیں خود پر قابونہ کھو پیٹھوں" ۔ سورت اللہ متہ کی آیت 149سی رکت کے متعلق نازل ہوئی:

ومِنْهُمْ مَّنْ يَّقُولُ اللَّذَنِّ لِي وَلا تَفْتِنِّي ٱلافِي الْفِنْنَةِ سَقُطُوا وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيْطَةٌ بِالْكَفِرِينَ

(ان میں سے کوئی تم سے کہتاہے کہ مجھے رخصت دے دیجیے اور مجھ کو فتنے میں نہ ڈالیے۔ سن رکھو! فتنے ہی میں توبیدلوگ پڑے ہوئے ہیں اور جہنم نے ان کافروں کو گھیر رکھاہے )۔ <sup>169</sup>

169: تقریباً ہیشہ رسول اللہ کا دستور رہاتھا کہ جب آپ جہاد پر تقریف لے جاتے تو مقام کانام ظاہر نہ کرتے بلکہ جہاں حملہ مقصود تھا اس کے علاوہ اور کس جگہ کانام بتا ہے۔ البتہ اس موقع پر آپ نے بعد سنر قط سالی اور خریف کی کثرت تعداد کی وجہ سے تبوک کانام عام ظاہر کر ویا تاکہ اس سفر کے لیے سب لوگ پوری تیاری کر لیس۔ اس خیال سے آپ نے لوگوں کو تیاری سفر کا حکم دیا اور کہہ دیا کہ میں روم کے مقاطع پر جباد کے مقاطع پر جباد کے اور وہ البہ پر جباد کے جس میں مسلمان مبتل تھے اور روم البی پر شوکت طاقت کے مقاطع پر جباد کے لیے جاتے ہوئے دل میں لیں وہیش کرتے تھے، وہ آپ کے حکم کی وجہ سے تیاری کرنے گئے۔ اس تیاری سفر کے اثنا میں ایک دن آپ نے بنو موال کے جس میں سمالی دیا ہوئے ہوئے۔ جدنے کہا:" یار سول اللہ آبکا یہ مناسب نہ ہوگا کہ بخو اس میں کہ بیا ہے۔ کہ میں عور توں کا نہایت ہوئے دیا ہے۔ کہ میں عور توں کا نہایت ہیں دیا دارہ وہ وں۔ بچھے اندیشے سے کہ میں ور توں کو دیکھ کر مجھ سے صبر منہ ہو سے گا" در تاریخ الرسل و الملوک۔ محمد بن جریہ بی دیا دادادہ ہوں۔ بچھے اندیشے سے کہ میں ور توں کو دیکھ کر مجھ سے صبر منہ ہو سے گا "در تاریخ الرسل و الملوک۔ محمد بن جریہ بی دیا دور اور سے کا گا "در اس بات سے واقف ہے کہ میں ور توں کو دیکھ کر مجھ سے صبر منہ ہو سے گا "در اس بات اس والملوک۔ محمد بن جریہ بیاد کیا دادادہ ہوں۔ بچھے اندیشہ ہے کہ میں ور توں کو دیکھ کر مجھ سے صبر منہ ہو سے گا "در اس بات اور کانہا کہ بیاں کہ بیاں کے مقب کہ بین جریہ بیاں کو میکھ کا "در اس بات کو ایک کی کے بین جریہ بیاں کے میاں کو میکھ کیا کہ میں میں کہ کے بین جریہ بیاں کی کانے کیا کہ میں کو روز کو کے کہ کر مجھ سے صبر منہ ہو کے گا "در اس کے گا دور کو کے کہ کر مجھ سے میں منہ ہو کے گا تھر کی کھوں کو کیا کہ کر کھوں کے میاں کو کی کے کر میس کی کی کو کو کے کہ کر مجھ سے میں منہ ہو کے گا "در تاریخ" اس کو کیا کہ کر کھوں کیا کہ کو کیا کی کر کھوں کے کہ کو کر کھوں کو کو کی کی کر کھوں کو کو کی کر کھوں کو کی کے کر کھوں کو کو کو کی کر کھوں کو کر کو کو کی کو کر کھوں کو کر کو کی کو کر کو کی کر کھوں کے کر کھوں کے کو کو کر کو ک

الطبري)۔

صاف ظاہر ہے کہ یہ الفاظ محمد کے ہیں کیونکہ جدبن قیس نے جنگ پر نہ جانے کی اجازت خداسے نہیں بلکہ اُن سے مانگی تھی۔ لیکن خدانے اپنے پیغمبر کی مدد کو پہنچنے میں بہت جلدی دکھائی کہ جو جنگ پر نہ جانے کی جر اُت یا گتاخی کام تکب ہوگائس کے لیے دوزخ کی آگ جلادی گئی ہے۔

## جن اور جادو

جن انسانوں کی طرح کی ہی مخلوق ہے سوائے اس کے کہ وہ نظر نہیں آتی۔ کبھی کبھار انسانوں کے سامنے ظاہر ہوتی ہے۔ یہ جبھی ممکن ہے کہ کبھی کوئی پری سی انسان کو دل بیٹے یا کوئی نرجن کسی عورت پر عاشق ہو جائے۔ شریر روحیں کبھی انسان کے جسم میں داخل ہو جاتی ہیں اور اُس پر مرگی کی سی کیفیت طاری کر دیں۔ اس قسم کے اوہام تمام قوموں میں یائے جاتے ہیں۔

جادو کا تصور انسانوں کے ہاں زمانہ قدیم سے موجود رہاہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی خاص منتر پڑھنے، تعویز لکھنے یا مختلف چیزوں کو آپس میں ملانے سے ایسے کام سر انجام دیے جاسکتے ہیں جو کہ عام حالات میں ممکن نہیں ہوتے، مثلاً کسی انسان کو قتل کر دینا، مر دکو عشق میں مبتلا کرنا، کسی عورت کو دیوانہ بنالینا، موم کی گڑیا بناکر اُس کی آ تکھ میں سوئی چھونا جس سے سینکٹروں کلو میٹر کے فاصلے پر بیٹھا انسان اندھا ہوجائے۔ قدیم زمانوں میں ایسی خرافات اور مہمل باتیں تمام اقوام کے ہاں وجود میں آئیں لیکن افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ یہ اب بھی موجود ہیں۔ حتی کہ اُن علاقوں میں بھی ہیں جو ہدایت مافتہ ہیں۔

اس مسکلے کی واضح اور مسلّم وجہ ہیہ ہے کہ انسان ایک سوچنے والا جاندار ہے۔ وہ نئی صورت حال کو سیجھنے کے لیے سوچتا ہے۔ جب اُس کاواسطہ اجنبی صورت حال سے پڑتا ہے اور اپنی ذہنی سوچ کی روشنی سے وہ اس تاریکی کو منور نہیں کریاتا تووہ مفروضوں اور تخیل کوبروئے کار لانے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ جب اُس

کی سوچیں اُسے آگے بڑھنے میں مدو دینے سے قاصر ہوتی ہیں توواہموں کی قوت اپنا کام د کھاتی ہے۔ انسان قدرت کے مقالے پر کمزورے، ڈرتاہے اور جب اپنے موجود وسائل سے اپنی خواہشات بوری کرنے اور صورت حال کواپنے مرضی کے مطابق ڈھالنے میں دشواری کاسامنا کرتاہے تو یہ عوامل اسے اوہام کی کھائی میں گرانے کا باعث بنتے ہیں۔ فال زکالی حاتی ہے، زائجے بنائے حاتے ہیں، مستقبل بنی کی کوشش کی جاتی ہے، رمل و جفر سے استفادہ کیا جاتا ہے، لاعلمی اور تاریکی کی وحشت چھاجاتی ہے تو فرضی مخلو قات اُسے مختلف شکلوں میں گھیر لیتی ہیں وغیرہ۔ چنانچہ یہ حیرانی کی بات نہیں ہے کہ چھٹی صدی کے عرب اس قشم کے اوہام میں مبتلا تھے۔ لیکن یہ بات بھی جیران کن ہے کہ ان دونوں کاذکر قر آن میں بھی ہے۔ جادواور نظر بد کے ایک حقیقی امر ہونے اور اثبات کاذ کر ہمیں دوسور توں "قُلُ اَعُوْذُ بِدَتِ الْفَلَق " اور " قُلْ أَعُوْذُ بِرَبِّ اللَّاسِ " ميں ملتا ہے۔ ان سور توں كى تفسير كرتے ہوئے مفسر ن لبيد بن اعصم کاذ کر کرتے ہیں، جس نے مشر کین کے کہنے پر پنجیبر پر حادو کیا تا کہ اُن کے کام میں خلل پڑ سکے۔ اس حادوکے منتبح میں حضور بیار ہو گئے تا آئلہ جبر ائیل آئے اور انہوں نے پیغیبر کواس امر کی خبر دی۔ تفییر کیمبرج میں ککھاہواہے کہ پیغمبر بیاری کی حالت میں سوئے ہوئے تھے تو اُنھوں نے اپنے سر ہانے اور ہاؤں کی جانب دو فرشتوں کو کھڑے بایا۔ ایک نے دوسرے سے یو چھا کہ بیہ آد می اس قدریمار اور تکلیف میں کیوں ہے۔ دوسرے نے جواب دیا کہ اس پر لبید کے جادو کا اثر ہے جو اُس نے " دروان "نامی کنوس میں د فن کیاہواہے۔ پیغیم نے جاگئے کے بعد علی بن ابوطالب اور عیّار کو بھیجا کہ وہ کنوس سے حادو نکالیں۔ اُن دونوں نے کنویں سے یانی کو نکالا تو اُنھیں وہاں ایک پتھر کے پنیچے جادو ملاجو ویساہی تھا جیسا فرشتوں نے بتایا تھا۔ اُس پر گیارہ گر ہیں لگی ہوئی تھیں، اسے پیغمبر کے پاس لا پا گیا۔ اُسی وقت پیہ دونوں مذ کوره سور تیں جو گباره آبات پر مشتمل ہیں، نازل ہوئیں۔اور ہر ایک آیت کو جب پڑھا گباتو ایک گرہ<sup>ہ</sup> کھلتی گئی۔ جس کے نتیجے میں پیغمبر شفایاب ہو گئے۔ طبری نے اس واقعے کے گرد بہت فسانہ طرازی کی ہے جب کہ تغییر جلالین میں فسانہ طرازی کے بغیر

یہ کہا ہے کہ جیسے جیسے ایک آیت پڑھی گئی گرہیں تھلتی گئیں۔ تغییر الکشاف میں اس کہانی کا ذکر تک

نہیں ہوا بلکہ جادواور اُس کی تا ثیر کا انکار کیا گیا ہے اور داناانسانوں کی طرح اسے "مِن شَرِّ مَا تَحْلَقَ "(اس
کی مخلو قات کے شرسے:الفَلَق 2) یعنی شّر کو انسانوں سے منسوب کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ممکن ہے

کہ اس بیاری کی وجہ کسی انسان کا نہریا اُس جیسی چیز کو گھلانا ہے۔ تاہم کوئی بھی مسلمان عالم یامفسر جنّات

کے وجود کا منکر نہیں ہے۔ اس کے علاوہ قر آن میں دس سے زائد بار جنّات کے وجود کو واضح طور پر بیان

کیا ہے۔ حتیٰ کہ سورت الرَّا حمٰن کی آیت 15 میں اُٹھیں آگ کے شعلے سے تخلیق کیے جانے کا ذکر کیا گیا

ہے۔ قر آن میں 28 آیات پر مشتمل سورت الجنّ موجود ہے۔ جس کی شروع کی آیات میں جنوں کی

ایک جماعت کا ذکر ہے جضوں نے قر آن کی آیات سنیں قووہ اس کے بیان کی فصاحت اور بر جنگی سے

اس قدر متاثر ہوئے کہ وہ مسلمان ہو گئے اور اپنے قبیلے یا قوم کی جانب لوٹ گئے اور اُٹھیں جا کر پوری
بات بتائی۔

عرب تمام پیماندہ اقوام کی طرح روحوں اور پریوں کے وجود کے قائل تھے۔ طبعی حالات، صحر اکی خاموثی اور ننہائی پر محیط ماحول نے اُنھیں اوہام کا شکار بننے میں مدد دی۔ کہا جاتا ہے کہ جب بھی کوئی مسافر رات کے وقت صحر امیں قیام کرتا تھا تو وہ ڈر کے مارے خود کو پریوں کے بادشاہ اور جنّات کے مردار کے حوالے کرتا تھا اور اُن سے دعامانگا کرتا تھاتا کہ وہ اُسے شر پر جنّات کے شر سے محفوظ رکھیں۔ سورت الجنّ کی آیت 6 میں انسانوں کا جنوں سے پناہ لینے کا ذکر کیا گیاہے جس نے جنوں میں غرور اور سرکشی بڑھا دی۔ اس فتم کے اوہام اور خرافات کا بدوی لوگوں میں بلکہ متمدن اقوام کے نچلے طبقات میں موجود ہونا کوئی آئی تعجب کی بات نہیں ہے۔ لیکن کیا یہ بات باعث جیرت نہیں ہے کہ ان باتوں کا ذکر ایک ایسے شخص نے یہ باتیں کی جو اپنے ذکر ایک ایسے شخص نے یہ باتیں کی جو اپنے

لوگوں کی خرافات اور جاہلانہ رسوم کے خلاف اور اُن کی سوچوں اور اخلاق کی اصلاح کے لیے سامنے آیا تھا؟۔

اس سورت اور اس کے ذریعے جو مواد محمد نے ہم تک پہنچایا ہے کیا اُسے اُن کا خواب یا کشف تصور کیا جائے، جیسے بعثت سے پہلے یعنی وحی کے آنے اور فرشتے کے ظہور سے پہلے آپ کوصال خواب آیا کرتے سے اور سورت الإسراء کی پہلی آیت جس میں مسجد الحرام سے مسجد اقصلی کے سفر کا ذکر ہے ، اُس کی تعبیر اور تاویل بھی خواب کے طور پر کی جاتی ہے ؟۔

کیا ہم یہ فرض کر سکتے ہیں کہ اپنی قوم کے جنّات کے متعلق عمومی عقائد سے محمہ کی روح اس قدر متاز ہو گئی تھی کہ رفتہ رفتہ وہ انھیں ایک حقیقت تصور کرنے لگے تھے۔ ایک ایک مخلوق جو انسانوں کی مانند زبین پر زندگی گزارتی ہے لیکن نظر نہیں آتی، اور انسانوں کی مانند عقل و ادراک کی صلاحیت کی مالک ہے، الہذا توحید پر ستی اور روز محشر کے حوالے سے انھیں تعلیمات دینااُن پر واجب ہے؟۔ ایسی صورت میں جنّات میں سے کوئی جن پنجمبر کے طور مبعوث کیوں نہیں ہوا؟۔ جب کہ قر آن میں دوبار اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ جب ہم نے کسی قوم میں رسول بھیجا تو وہ اُٹھی کی قوم میں سے تھاجو اُٹھی کی فرض نین پر اپنے تو ہم اُٹھی فرشتوں میں سے کسی کو مبعوث کیا۔ حتی کہ قر آن میں فرمایا گیا ہے کہ اگر فرشتے زمین پر اپنے تو ہم اُٹھی فرشتوں میں سے کسی کو مبعوث کیا۔ حتی کہ قر آن میں فرمایا گیا ہے کہ اگر فرشتے زمین پر اپنے تو ہم اُٹھی فرشتوں میں سے کسی کو مبعوث کرتے۔ کیا ہم سورت الحق کو ایک ایسامنظر تصور کر سکتے ہیں جو مولوی کے لفظوں میں ۔

چون کہ باکودک سر وکارت فناد پس زبان کودکی باید گشاد (جب بچوں سے واسطہ پڑے تو بچوں کی زبان استعال کرنی چاہیے )۔ شائدا پے لوگوں کی عقلی سطح کو مد نظر رکھتے ہوئے ایک کہانی تخلیق کی گئی اور اپنے لوگوں کوسنادی گئی کہ قر آنی آیات کے الفاظ اور مفہوم سے جن اس قدر متاثر ہوئے ہیں کہ سب نے اسلام قبول کر لیا ہے؟۔

بہر حال جو بھی صورت ہو، مجمد پر اعتراض نہیں کیا جاسکتا۔ یونانی کے عظیم فلفی اپنے تمام بلند پاپیہ افکار،
ریاضی اور طبعی علوم کی کامیابیوں اور معاشر تی زندگی کے مسائل کی شرح بیان کرنے کے باوجود اپنے
لوگوں کے ہاں رائج عقائد سے صرف نظر نہیں کرسکے، بلکہ وہ یونانی اساطیر اور اسطوری دینی رسوم میں
شرکت کرتے تھے۔ لیکن ایک مسئلہ باتی رہتا ہے اور وہ یہ ہے کہ مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ قر آن خدائی
کلام ہے اور یہ محمد کی کہی باتیں نہیں ہیں بلکہ خدائے وقی کے ذریعے اُن تک پہنچایا ہے۔ اسی وجہ سے
سورت الجلق کا آغاز "گل"کے لفظ سے ہوا ہے۔ کیا جنوں اور پریوں کے متعلق تجازی عربوں کے عقائد
سے خدامتفق ہے یا عربوں کے قومی عقائد حضور کی زبان سے اداہوئے ہیں؟۔

تورات انسانی سوچوں کی تاریخ کاگراں قدر سرمایہ ہے کیونکہ اس میں ابتدائی اقوام کے تخلیق کا نئات کے متعلق سادہ لو جی پر بنی نظریات کا عکس ماتا ہے۔ اس کتاب کے مطابق خدانے چھ دنوں میں آسانوں اور زمین کو تخلیق کیا اور ساتویں دن جو ہفتے کاروز تھا، آرام کیا۔ زمین اور آسانوں کی پیدائش کے وقت سورج کا وجود نہیں تھا جس کے طلوع و غروب سے شب وروز پیدا ہوتے ہیں اور انسان نے اُنھیں وقت ماپنے کا پیمانہ قرار دیا ہے۔ کیا خدا اپنی اس تخلیق کے وقت کی نشاندہ کی کرنے کے لیے انسانی پیمانے کا محتائ تھا؟۔ اور یہ چھ دن جو کا نئات کو پیدا کرنے کے دوران صرف ہوئے کیا یہ دن زمینی تھے یا نمیچون جیسے کسی سیارے کے دن تھے ؟۔ شب وروز کے پیدا ہونے کی وجہ سورج کا کرہ زمین پر طلوع و غروب ہونا ہوئے ؟۔ ہے۔ اگر ہم فرض کرلیں کہ خدانے ابھی سورج کو پیدا نہیں کیا تھاتو پھر دن اور رات کیسے پیدا ہوگے ؟۔ کیا حضر سے مولی کے ذہن کے مطابق یہ ممکن ہے کہ معلول کا علات سے پہلے وجود ہو سکتا ہے ؟۔ بات جو بھی ہو، چھ دن میں تخلیق کا نئات کے سلسلے میں قرآن میں کئی بار ذکر ہوا ہے۔

1: يُونس: أَنَّ مَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمواتِ وَالأَمْضَ في سِتَّةِ أَيامٍ ثُمَّ استَوى عَلَى العَرشِ - آيت: 3 (بيتِك تمهارارب الله ہے جس نے آسان اور زمین جھ دن میں بنائے پھر عرش پر استوافر مایا)۔

2: الأعرَاف: إِنَّ رَبَّكُهُ اللهُ الَّذِي كَالَقَ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامٍ ثُمَّ السَّعُوى عَلَى الْعَرُشِ.

آیت:54(بیثک تمهارارب الله ہے جس نے آسان اور زمین چھ دن میں بنائے پھر عرش پر استوافرمایا)

8: هُود: وَهُوَ الَّذِي حَلَقَ السَّمُواتِ وَالاَرْضَ فَي سِتَّةِ اَيَامٍ وَ كَانَ عَرشُهُ عَلَى الْمَاءِلِيبلُو كُم اَيكُم اَحسَنُ عَملاً۔ آیت: 7( اور وہی ہے جس نے آسان اور زمین چھ دن میں بنائے اور اس کا تخت پانی پر تھا کہ سمیس آزمائے کہ تم میں سے کون اچھاکام کرتاہے)۔

اوپرزمین و آسان کی چھ دن میں تخلیق کی تکرار کی گئی ہے سوائے اس فرق کے کہ تخلیق کا نئات سے پہلے خدا کا تخت پانی پر تیر رہا تھا۔ یعنی زمین و آسان کی تخلیق سے پہلے پانی اور تخت کا وجود تھا۔ پہلی دو آیات کے مطابق خدا نے زمین اور آسان کی تخلیق کے بعد عرش پر استوا فرمایا۔ یہ وہی استر احت ہے جو تورات میں ساتویں دن خدانے فرمائی تھی، یعنی یہاں پر تورات سے استفادہ کیا گیاہے اور یہ بھی ملاحظہ کیا جائے کہ زمین و آسان کی تخلیق کی کہائی شخص سوم بیان کررہاہے یعنی یہاں حضرت محمد بات کررہے ہیں۔ لیکن سورت تی کی آیت 38 میں خداوند خود بول رہے ہیں۔

4: وَلَقُل عَلَقْنَا ٱلسَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَينَهُما فَي سِتَّةِ ٱيامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ ـ (اور ہم نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا اور جو کچھ ان کے در میان میں ہے چھ دن میں اور ہمیں کچھ بھی تکان نہ ہوئی) ۔ اس آیت اور پہلی تین آیات میں فرق سے ہے کہ یہاں صرف زمین و آسان کی تخلیق پر ہی اکتفا نہیں کیا گابلکہ ان دونوں کے در میان موجودات کا اضافہ کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ اس مشکل اور عظیم کام کے

نتیج میں باری تعالی پر تھاوٹ طاری نہیں ہوئی۔

حیاتاتی قوت کی کمی کے نتیج میں تھکاوٹ ظاہر ہوتی ہے اور اس کمی کو کمزور اور ناتواں انسانوں اور دیگر جاند اروں سے منسوب کیا جاسکتا ہے، نہ کہ پرورد گار کی ذات سے جو ازلی و ابدی ہے جو ہر قسم کی کمزوری، ضعف اور خارجی عوارض سے بالا ہے۔ تو پھر آفرینش کا نئات سے خدا کے نہ تھکنے کا ذکر کس لیے ہوا ہے ؟۔ کیا یہاں تورات کی اس بات کا جواب دیا جا رہا ہے کہ ساتویں دن اُس نے آرام کیا جس سے یہ نتیجہ نکالا گیاہے کہ اُس دن اُس پر تھکاوٹ طاری ہو گئی تھی ؟۔

5: فُصّلَت: قُل إِنَّكُم لَت كَفُرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ في يومَينِ \_ آيت: 9( كَهُو كياتم اس سے انكار كرتے ہو جس نے زمين كو دو دن ميں پيداكيا) \_

اس آیت میں محمد نہیں بلکہ پھر خدا بول رہاہے، اور زمین کی تخلیق کا دورانیہ دو دن معین کیا گیاہے۔ کہ اُس نے زمین کو دو دن میں تخلیق کیا۔ اس آیت کا مفہوم ہیہ ہے کہ تمام اہل ملّہ اس بات کو پہلے سے جانتے تھے کہ زمین دو دنوں میں تخلیق ہوئی ہے۔ لہذا اُنھیں ایسی ہستی کے وجود سے انکار نہیں کرنا چاہیے جس نے دو دن میں اس عظیم کارنامے کو انجام دیا ہے۔ لیکن عربوں کے پاس تو ایسی کوئی معلومات نہیں تھی کہ اُن سے بو چھاجا تا کہ زمین کے خالق کے منکر کیوں ہو۔ گو یہاں بظاہر خدا بول رہا ہے لیکن یہ خدائی اشدلال نہیں ہے کہ وہ تو قع کرے، کہ عرب "کوئی ہے جس نے دنیا کو دو دنوں میں بنایا ہے "کی سوچ کی وجہ سے ایمان لے آئیں۔ چنانچہ ہم مجبور ہوجاتے ہیں کہ اس آیت کو محمد کی تخلیق تصور کر س۔

6:اس سورت فصلت کی آیات 10 میں چار دنوں کا ذکر ہے جب خدانے گرہ زمین پر خوراک کے وسائل پیداکیے۔ فرمایا گیاہے:

وَجَعَلَ فِيْهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبُرَكَ فِيْهَا وَقَدَّى فِيْهَا أَقُواهَا فِيَ آرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَ آءًلِلسَّا بِليْنِ

(اوراس نے زمین کے اوپر پہاڑر کھے اور اس میں برکت دی اور اس کے اندرسب مانگنے والوں کے لیے چار دن میں خوراک کاسامان مہیا کر دیا)۔

7:اس سورت میں خدا کے تخت کا عرش پر قائم ہونے کا ذکر نہیں ہے بلکہ آیت 11 میں یوں فرمایا گیا ہے:

ثُمَّ اسْتَوْتَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُحَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَنْضِ اثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالْتَا آتَيْنَا طَآبِعِيْنَ۔ (پھر وہ آسَتُونَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُحَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَنْضِ اثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالْتَا آتَيْنَا طَآبِعِيْنَ۔ (پھر وہ آسَان کی طرف متوجہ ہو ااور وہ دھواں تھا پس اس کو اور زمین کو فرمایا کہ خوشی سے آویا جبر سے دونوں نے کہاہم خوشی سے آئے ہیں)۔

اس آیت میں زمین اور آسان مؤنث کے طور پر استعال ہوئے ہیں چنانچہ اس رُوسے یہاں فعل کے طور پر "قالعا" استعال ہوا ہے۔ اور یہ ان طور پر "قالعا" استعال ہوا ہے لیکن آیت کے آخر میں "طائعین" جمع مذکر کے طور پر آیا ہے۔ اور یہ ان معاملات میں سے ایک ہے جہاں عربی زبان کے قواعد کی خلاف ورزی ہوئی ہے۔

8: اسی سورت کی آیت 12 میں آسان کو دود نول میں تخلیق کابیان ہے:

فَقَضيهُنَّ سَبَعَ سَمُواتٍ في يومَينِ وَ أُوحى في كُلَّ سَمَاءٍ أَمَرَها \_ ( پُر دو دن ميں سات آسان بنائے اور ہر آسان ميں اس كا حكم بيبيا) \_

ان آیات جوز مین اور آسان کی تخلیق کے متعلق ہیں،اس سے تخلیق کے دن آٹھ ہو جاتے ہیں جو ایک بھتے سے زیادہ ہیں۔اس الجھن کے نتیج میں انسان مجبور ہو جاتا ہے کہ اسے خد اکا کلام نہ سمجھے۔

9: إنَّ عِدَّةَ الشُّهُوسِ عِندَاللَّهِ اثنا عَشَرَ شَهراً في كِتابِ اللهِ يومَ خَلَقَ السّمواتِ وَالأَرْضَ مِنها أَرْبَعَةُ حُرُهُ ذلك الذَّه ينُ القَّمهُ (بے شک اللہ کے ہال مہینوں کی گنتی بارہ مہینے ہیں اللہ کی کتاب میں جس دن سے اللہ نے زمین اور آسان پیدا کیے ان میں سے چار حرمت والے ہیں "رجب، ذو القعدہ، ذو الحجہ اور محرّم" اور یہی سیدھا دین ہے)۔

زمین کے باسیوں کے نزدیک سال سے مراد 365 اور ایک چوتھائی دن ہے جب گرہ زمین سورج کے گر د اپنا چکر مکمل کرتا ہے۔ اس گر دش سے حار موسم پیدا ہوتے ہیں جنھیں انسان مد نظر رکھتے ہوئے انے کاربائے زندگی کی تنظیم کرتا ہے۔ مہذب قوموں جیسے بابلیوں، مصریوں ، چینیوں، ایرانیوں، یونانوں وغیر ہ نے سال کا تعین سورج کے حوالے سے کیااور انہیں چارسہ ماہیوں یعنی بارہ مہینوں میں تقسیم کیا۔ اُنھوں نے یہ ضابطہ سورج کی آسان میں مختلف منازل کامشاہدہ کرنے کے بعد ترتیب دیا۔ لیکن بدوی اقوام کے لیے اپنی کم علمی کی وجہ سے ریاضی ایک مشکل مضمون تھا۔ چنانچہ اُنھوں نے وقت کی حدبندی اور تعین کے لیے آسان راستہ اختیار کرتے ہوئے قمری مہینے کو قبول کیا۔ زراعت جو کہ نسل انسانی کا پہلا اور اہم ترین وسیلہ زندگی تھا، اس کی تنظیم کے حوالے سے قمر ی مہینے بالکل مد د گار نہیں ہو سکتے تھے۔ البتہ بدوؤں نے ان مہینوں سے دوسرے انداز میں استفادہ کیا ہے۔ کہ آپس کی جنگوں اور د شمنی ہے ہاتھ اٹھا لیتے تھے اور حار مہینوں میں جنگ وخونریزی کو حرام قرار دے دیا گیا۔ عربوں کی یہ قومی رسم قرآن میں پورے جہان کے لیے ایک ایسے اصول کے طور پر آئی ہے جس کی خلاف ورزی نہیں کی حاسکتی۔ چنانچہ یہ خدایا توعلا قائی ہالخصوص جزیرہ عرب کا خدایے یا محمہ جاتے تھے کہ اس آیت کے ذریعے اس قومی رسم کو محفوظ اور اس کی اتباع سب پر لازم کر دیں۔ اسی طرح عربوں کی ایک اور رسم حج کے نام سے مسلمانوں کا فریضہ بنا دی گئی ہے، اور صفا و مر وہ کی پہاڑیوں کے در میان دوڑ ناشعائر الله قرار پایا ہے۔ اس طرح سورت البقَرَة کی آیت 189 میں ایک رسم کو فطرت کے مظہر کی علّت قرار دینے کے علاوہ اس کا حکم دیاہے:

یسٹُلُونک عَنِ الاَ هَلَوَقِل هِی مَواقیتُ لِلنّاسِ وَ الحَبِّ ۔ (تم سے نئے چاند کے بارے میں پوچھتے ہیں ، کہہ دووہ وقت کی علامتیں ہیں لوگوں اور حج کے وقت معلوم ہونے کا ذریعہ ہے )۔

مضکہ خیز صورت میہ ہے کہ جلالین اس آیت کی یوں تفسیر کرتے ہیں: چاند کی حالت میں تبدیلیوں سے لوگوں کوزراعت اور حج کے موسم کے علاوہ روزہ رکھنے اور افطار کے متعلق آگاہ کرنا ہے۔

صاف ظاہر ہے کہ قمری مہینے زراعت کے حوالے سے لوگوں کے لیے سود مند نہیں ہیں۔ جج اور مضان وغیرہ جیسی رسوم کو قمری مہینوں سے وابستہ کرنے کی وجہ یہ تھی کہ عربوں کے ہاں شمسی کیلنڈر رائج نہیں تھا کہ اس کے حوالے سے ان کا تعین کرتے۔ نیز چاند کی حالت میں ہلال سے چو دہویں کا چاند اور بحد میں چھوٹا ہو جانا تا کہ ہلال دوبارہ طلوع ہو، کی اصل وجہ اُس کا زمین کے گر د چکر لگانا ہے۔ دوسرے لفظوں میں چاند کی ایسی مختلف صور تیں ہز اروں سال بلکہ ہز اروں صدیوں سے موجو در ہی ہے۔ عربوں کے حجاز اور محبد میں بسے ہے کہ خالق کا نبات اس بات سے آگاہ تھا چنا نچہ وہ تیس بیسے ہی پہلے جب نسل انسانی زمین پر پیدا ہوئی، تب بھی صورت حال ایسی ہی تھی۔ اور یہ حقیقت ہے کہ خالق کا نبات اس بات سے آگاہ تھا چنا نچہ وہ علت کو معلول اور معلول کی علّت کی جگہہ نہیں دے سکتا تھا۔

سورت الأنبياء كى آيت 30 يره كرانسان ورطه جيرت ميں يرطباتا ہے:

اَوَلَهِ يِرَالَّذِينَ كَفَرُوا اَنَّ الشَّمواتِ وَ الأَرْضَ كَانْتَا رَتِقاً فَفَتَقنا هُما۔ ( كيا كافروں نے نہيں ديكھا كه آسان اور زمين جڑے ہوئے تھے پھر ہم نے اُنھيں حداحدا كر ديا)۔

صرف کا فر ہی نہیں، جھوں نے زمین و آسان کو جڑے ہوئے اور علیحدہ ہوتے نہیں دیکھا تھا۔ بلکہ غیر کا فر ہی نہیں، جھوں نے زمین اور آسان آپس میں پہلے کیسے جڑے ہوئے تھے اور بعد میں کیسے علیحدہ ہوئے۔
کیسے علیحدہ ہوئے۔

## خلافت ياحرص اقتذار

ججری تقویم کے آبیار ہویں سال کے اوائل میں ایک ستارہ ڈوب جاتا ہے، وہ ستارہ جو تئیس سال قبل پہلے عرب قوم کے آبیان پرچکا تھا۔ اُسی وقت پہلے فساد نے سر اٹھایا۔ ابھی پیغیبر اسلام کا جسد ٹھنڈ ابھی نہیں ہوا تھا کہ سقیفہ بنی ساعدہ میں "منا آمدید ومنکھ آمدید" (ایک امیر ہم میں سے اور ایک امیر تم میں سے) کی آواز بلند ہوئی، اور ریاست کی سربر ابھی کے مسئلے کی وجہ سے مہا جرین اور انصار کاخون جو شمار نے لگا۔ اگر ہم غور سے دیکھیں تو تاریخ اسلام طاقت کے حصول کے سوا پچھ نہیں ہے۔ یہ کو ششوں کا ایک سلسلہ ہے کہ جولوگ ریاست پر قبضہ کے طلب گار تھے اُنھوں نے دین اسلام کو مقصد کی بجائے امارت اور سلطنت کے حصول کا ایک وسلم بنایا۔

بعثت اور ججرت کے در میانی تیرہ سالوں میں حضور کی دعوت خالصتاً روحانی تھی۔ اس دور کی تمام قرآنی آیات وعظ ہیں جن میں لوگوں کو ہدایت دینے ، نیکی کرنے اور بدی ویلیدی سے اجتناب کا کہا گیا ہے۔
لیکن ججرت کے بالکل اوائل میں روحانی دعوت میں کمی واقع ہو جاتی ہے اور اس کی جگہ شرعی احکام سامنے آتے ہیں تاکہ مخالفین کے مقابلے میں مسلمانوں قوت پکڑیں اور ایک سیاسی و قومی وحدت کی بنیادر کھی جاسکے، اور ایسے ہی ہوا۔ مساعد حالات ایک نئے محاشرے کی تخلیق اور ایک اسلامی ریاست کی تشکیل کو ممکن بناتے ہیں۔

اُس تمام فرق کے باوجود جو تی اور مدنی ادوار کے در میان تھا، خواہ اُس کا تعلق قر آنی مطالب کے مختلف ہونے سے تھایا محمد کی روش اور کر دار کی تبدیلی تھی، اس بات کو فراموش نہیں کیا جاسکتا کہ اُن کا مقصد اسلام کا بڑ پکڑنا تھا جس کے پرچم تلے ایک ریاست قائم ہوسکے۔ دین اسلام کی اشاعت ایک ایسا محور تھا جس کے گر دحضور کی تمام تدابیر اور اقدام گر دش کرتے تھے۔ حتیٰ کہ اُس کی خاطر طاقت کا استعال، سیاسی قتل اور خو نریزی بھی کی گئی جس کا بظاہر کوئی شرعی یا اخلاقی جواز نہیں تھا۔

لیکن حضور کی رحلت کے بعد محور تبدیل ہو جاتا ہے ، دین کی بحائے اب خلافت کا حصول نقطہ محورین حاتاہے، اور چونکہ اسلام کی وجہ ہے ہی نئی ریاست وجو دمیں آئی تھی،للذاریاست کی بقااور ہائیداری کے لیے اس علّت کوبر قرار ر کھناضر وری تھی۔ سادہ لفظوں میں، چونکہ مذہب کے وسلے سے ہی خلافت اور سادت کا حصول ممکن ہوا تھا، لہذ امذ ہب کے اصولوں کو نظر اندازیا ان سے انحراف نہیں کیا جاسکتا تھا۔ اسی وجہ سے ابو بکر اور عمر کی خلافت کے ہارہ سال اور کچھ دنوں کے دوران اسلامی اصولوں اور شنّت ر سول کی مکمل پیروی کی گئی۔لیکن رحلت ِ رسول کے زمانے سے ہم جوں جوں دور ہوتے ہیں تو مذہب کا مقصد تبدیل ہوناثم وع ہو جاتا ہے کہ اب یہ خلافت اور ریاست کے حصول کاوسلیہ بن جاتا ہے۔ ر حلت رسول کے فوراً بعد سعد بن عمادہ اُمّت مسلمہ کی ریاست کی سربراہی حاصل کرنے کے لیے سامنے آتے ہیں۔ عمر اپنے ایک ہی ماہر انہ نشانے سے ابو بکر کو مند خلافت پر بٹھا دیتے ہیں اور سعد کی تمام آرزوؤں کو خاک میں ملانے کا سب بنتے ہیں۔ابو بکر دوسال سے کچھ عرصہ اوپر کی خلافت کے بعد عمر کا قرض واپس کرتے ہوئے پیغمبر کی حانشینی کے لیے اُنھیں نامز د کرتے ہیں، اور اُن کو خلیفہ کے طور پر منتخب کرنے کی ہدایت دیتے ہیں۔بستر مرگ پر لیٹے عمر جھے آدمیوں پر مشتمل شور کی کواینے اندر سے خلیفہ چننے کے لیے متعین کرتے ہیں۔ گوایئے طور پر وہ خود عبدالر حمٰن بن عوف کے حق میں تھے۔ عثمان کا قتل، علی بن ابوطالب کی بیعت اور اُن کی یا نج سالہ خلافت کے دوران جنگ جمل، جنگ صفین اور جنگ نہر وان جیسی تین جنگیں، عمر و بن العاص اور معاویہ کی چال اور بنوامیہ کی خلافت کا قیام، سانچہ

کر بلا، عبدالله بن زبیر کوزیر کرنے کے لیے حرمت کعبہ کو یامال کرنا، بنوہاشم کی فریاد، بنوامہ کی خلافت

کا خاتمہ، بنوعباس کا خلافت پر قبضہ، فاطمیوں کی مغرب میں حکومت، اساعیلیوں کی انقلابی تحریک اور وہ حالات کہ ہلاکو خان بغداد پر حملہ آور ہوا، یہ سب وہ علامات ہیں جو عربی مزاج پر غالب تھیں۔ امارت کے بخار اور طاقت کے حصول کو جانشینی پیغیبر کے عنوان کے تحت نیچے بیان کیا جارہا ہے۔

## جانشيني يبغمبر

ایک ڈھانچہ جو محمد کی روحانی قوت اور قرآنی آیات کی مدد سے وجود میں آیا تھا، اُسے اُن کی رحلت کے بعد کیسے چانا چا ہے؟۔ کیا حمد کو اپناجا نشین خود مقرر کرناچاہیے تھا، اور یوں وہ مسلمان کی اس نئی جماعت کو اُس کی ذمہ داریوں سے آگاہ کرتے، یا صحابہ کسی معاہدے اور اتفاق رائے سے پیخبر کے بعد اُن کا جانشین منتخب کرتے؟۔ جس طرح رسالت ایک خدائی عطیہ تھا، کیا بعد میں آنے والی امامت و قیادت کو بھی وہی ہی صفات سے بہرہ مند ہونا چاہیے تھا؟۔ اگر پیغیبر چاہتے کہ کسی کو اپنا جانشین مقرر کریں تو وہ کسی واپنا جانشین مقرر کرتے؟۔ کیاوہ اپنے داماد، چپازاد بھائی اور بنوہا شم کے سب سے ممتاز فرد کو مقرر کرتے، جس نے آئھی کے دامن میں پرورش پائی۔ اور وہ پہلام دو تھاجو اُن پر ایمان لایا، اور جس نے اپنے رائے وہ نازو تھے کے نام نکاتا کہ اسلام کے قروغ کے لیے کام کیا، اور اُن کی جان بچانے کی خاطر اپنی جان کی پروانہ کی ؟۔ کو شان اور و قار نصیب ہوا، اور مگہ سے فرار کے وقت وہ ساتھی اور یارِ غار تھا۔ اور بمیشہ ایک وفا دار ساتھی اور یکا مومن رہا اور اپنی خوبصورت بیٹی کا عقد اُن سے کیا؟۔ یا اُن کی نظر مضبوط ارادے کے ساتھی اور یکا مومن رہا اور اپنی خوبصورت بیٹی کا عقد اُن سے کیا؟۔ یا اُن کی نظر مضبوط ارادے کے مالک، باتد بیر، سیاس سوجھ بوجھ اور اسلام پر غیر متز لزل عقیہ وہ کیا والے عمر بن خطاب پر ہوتی؟۔ کیا خضور واقعی کسی کو اپنا جانشین مقرر کرنا چاہتے تھے، اگر وہ کرنا چاہتے تھے تو اس صورت میں ایسے ارادے کے آغاز ہمیں جرب کے دس سالوں میں دکھائی نہیں دیے، آگر وہ کرنا چاہتے تھے تو اس صورت میں ایس ا

یہ کیسے تصور کیا جاسکتا ہے کہ حضور جیساصاحب فراست و تدبیر اور دور اندیش انسان، جس نے صِفر سے اپنے کام کا آغاز کیا اور عدم سے ایک ڈھانچے کو وجو دہیں لایا، اس قدر اہمیت کے حامل امر کے سلسلے میں غفلت کا شکار ہو گیا؟۔

ایک آدمی جس نے اپنی زندگی کے آخری دنوں میں کہاتھا کہ جزیرہ نماعرب میں دوادیان کا وجود نہیں ہوناچاہیے بعنی عربی قومیت اور دین اسلام کو ایک ہوناچاہیے۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ اُس نے ایک نئی قائم ہونے والی ریاست کی قسمت کو اتفاقات اور حادثات کے ہاتھوں میں چھوڑ دیا؟۔

اس فتهم کے بے شار سوالات ذہن میں سراٹھاتے ہیں جن کا واضح اور قاطع انداز سے جواب نہیں دیاجا سکتا۔ اور جو بھی کہاجا تاہے وہ قیاس اور احمال سے زیادہ کچھ نہیں ہے۔ بہت زیادہ اختلافات اور انتشار جو تاریخ اسلام میں نظر آتاہے، کا آغاز یہیں سے ہوتاہے کہ حضور نے وضاحت اور قطعیت کے ساتھ اس مشکل مسکے کو حل نہیں کیااور اپناجانشین مقرر نہیں کیا۔

غدیر خُم کا واقعہ جو ججۃ الوداع سے واپی کے دوران پیش آیا اور حضور نے فرمایا: ''مین کُنت مولا کَھِنا عَلی مولای ''جس کا میں مولا ہوں ، علی اُس کا مولا ہے )۔ شیعہ اسے علی کی خلافت کی دلیل سبجھے ہیں ، لیکن اہل سُنت کے ہاں اسے تبولیت کی سند نہیں ملتی اور علی کو اگر وہ مولا قبول کرتے بھی ہیں تو پھر بھی وہ اسے خلافت کی دلیل کے طور پر تسلیم نہیں کرتے۔ بلکہ اُن کی رائے کے مطابق اسلام کی تروت کے لیے علی بن ابوطالب کی اُن اسلامی خدمات جن کا ہر کوئی معترف تھا ، کے متعلق رسول نے تعریفی فقرہ کہا تھا۔ لیکن اگر ہم چاہیں کہ اس قرینے پر علی کی خلافت کی بنیاد رکھیں تو ہمارا واسطہ ایک اور قرینے سے بھی پڑتا ہے جو ابو بکر کی خلافت کی طرف اشارہ کر تاہے۔ جب حضور کی بیاری نے شدت اختیار کی ، تو اُنھوں نے ابو بکر کو معجد جانے کا حکم دیا کہ وہ اُن کی جگہ نماز کی امامت کریں۔ خلافت کے حوالے سے اہل مئت کی رائے بظاہر اہل تشیع سے زیادہ قابل قبول محسوس ہوتی ہے۔ اس ضمن میں وہ اس دلیل کو پیش کرتے کی رائے بظاہر اہل تشیع سے زیادہ قابل قبول محسوس ہوتی ہے۔ اس ضمن میں وہ اس دلیل کو پیش کرتے

ہیں: "اَلْیَوْمَدَ اَکُمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ وَاَتَّمَمْتُ عَلَیْکُمْ نِعْمَتِیْ "(آج میں نے تہمارے لئے دین کامل کر دیا اور تم بر اپنی نعت یوری کر دی: المائدة = 3)۔

حضور نے اپنامشن مکمل کر دیا تھا، اور قر آن میں مسلمانوں کے فرائض مقرر کر دیے گئے تھے۔ چنانچہ اب اسلامی شریعت میں کوئی کی نہیں تھی۔ جس کے لیے (شیعیان کی رائے کے مطابق) کسی ایسے جانشین کی ضرورت ہو، جسے خدا کی جانب سے الہام ہو تاہو اور جور سول کی مانند خطاسے پاک ہو۔ بلکہ بیہ کافی تھا کہ مسلمانوں کی ریاستی مسند پر ایساشخص بیٹے جو قر آنی احکامات کے نفاذ کے متعلق سنجیدہ ہو اور اپنی روش و کر دار کے حوالے سے نبی کی پیروی کر تاہو۔ چنانچہ صحابہ کسی بھی ایسے انسان کو خلافت کے لینی روش و کر دار کے حوالے سے نبی کی پیروی کر تاہو۔ چنانچہ صحابہ کسی بھی ایسے انسان کو خلافت کے لینی روش و کر دار کے حوالے سے نبی کی پیروی کر تاہو۔ چنانچہ صحابہ کسی بھی ایسے انسان کو خلافت کے لئینی روش و کر دار کے خلام می طور پر جائز لگنے کی وجہ، بعد کے واقعات یعنی، خلفائے راشدین کے دور کے حالات کو خاص انداز میں بیان کرنا ہے۔ لیکن اسلامی تاریخ کا مطالعہ بہت واضح اور غلطی کے احتمال کے بغیر اس کے برعکس کہانی کی طرف نشاند بھی کر تا ہے۔

سقیفہ بنی ساعدہ کے جھڑے سے صاف ظاہر ہو تا ہے کہ وہاں موجو دلوگوں کے ذہن میں بنیادی خواہش افتدار اور حاکمیت کا حصول تھا نہ کہ مسلمانوں کے امور کو قر آن و شنت کے اصولوں کے مطابق انجام دینے والے جانشین کی فکر کی جائے۔ وہاں مہاجرین اور انصار میں سے ہر کوئی خلافت کے حوالے سے ابنی اوّلیت کو ثابت کر رہا تھا، مہاجرین رشتہ داری کی بنیاد پر اور انصار مدد کرنے کی بنیاد پر۔ اہم بات بیہ ہے کہ معززین کا یہ پہلا اجتماع جہاں خلافت کا فیصلہ ہونا تھا، وہاں بنوہاشم کا ایک بھی فرد جیسے علی بن ابو طالب اور عباس بن عبد المطلب یعنی پنجبر کا کوئی بھی نزد کی ترین رشتہ دار موجود نہیں تھا۔ طلحہ بن عبیدا للہ اور زبیر بن العوام، جن کا ابو بکر اور عربی خطاب کی طرح عشرہ میشرہ میں شار ہو تا ہے، علی کے گھر میں پنجبر کو عنسل دینے اور تدفین کے انتظامات کرنے میں مصروف تھے۔

جب بیہ خبر علی تک پینچی اور اُنھیں اس اجہاع کے فریقین کا پیۃ چلا، اور اُنھیں بیہ بتایا گیا کہ قریش اس دلیل کی وجہ سے انسار پر غالب آئے ہیں کہ انہوں نے خود کو رسول کے شجرے سے منسوب کیا ہے تو اُنھوں نے فرمایا: "احتجوا بالشجرة و اضاعوا الثمرة" (خود کو رسول کا شجرہ سمجھتے ہیں لیکن شجر کے میوے کو فراموش کر دیا ہے)۔

زبیر بن العوام نے جب سقیفہ بنی ساعدہ کے واقعے کے متعلق سنا تو طیش میں آگئے اور اُنھوں نے کہا:
"میں تب تک تلوار کو نیام میں ڈالوں گا جب تک علی کے لیے بیعت نہ لے لوں "۔ ابوسفیان نے کہا:
"اے آلِ عبد المناف، مٹی اور غبار کا طوفان بلند ہو چکا ہے جے خو بصورت لفظوں سے ختم نہیں کیا جا
سکتا۔ ابو بکر نے کیوں تمہارے کام میں مداخلت کی؟۔ کیا علی اور عباس اس قدر حقیر اور کمتر ہیں کہ
خلافت کو قریش کی سب سے مجلی شاخ کے حوالے کر دیا گیا؟"۔ اس کے بعد وہ علی کی طرف مڑا اور کہا:
"اپناہاتھ آگے بڑھاؤ کہ میں تمہاری بیعت کروں اور اگر تم چاہتے ہو تو میں مدینے کی گلیوں کو پیادوں اور سوروں سے بھر دوں گا"۔ لیکن علی نے بیعت لینے سے انکار کر دیا۔

گویاعلی بن ابوطالب ہی واحد ایسے انسان تھے جن کے پیغیبر سے خلوص اور اسلامی اساس سے و فاداری پر زمانہ جاہلیت کے عادات واطوار غالب نہ آسکے ، جب کہ تمام دوسرے لوگ اقتدار کے حصول کے لیے کوشاں تھے۔ اسی مناسبت سے تاریخ طبری <sup>170</sup> اور ابن ہشام کی سیرت النبی میں درج اس قضیے کوہم اس رائے کی تائید میں پیش کرتے ہیں:

170: تاریخ طبری لینی "قاریخ الوسل و الملوک" کے مؤلف محمد بن جریر الطبری، عبای عبد کے مشہور ایرانی تاریخ لوس، فقیہ اور مفسر قر آن تھے۔ ابو بکر خوارزی کے بھانج تھے۔ تمام عمر مختلف علوم کی کتابوں کی تالیف میں صرف کی۔ ان کی لکھی ہوئی "قاریخ الوسل و الملوک" تاریخ اسلام کی انتہائی اہم اور مستند کتاب سمجھی جاتی ہے۔ قر آن کی تفییر لکھ رہے تھے، جس میں فقہا کے آپس کے اختلاف کا ذکر تھا۔ لیکن آس میں امام احمد بن عنبل کاذکر نہ کیا، کیونکہ یہ امام عنبل کو محدث نہیں سمجھتے تھے۔ امام عنبل کے بیروکاروں کویہ پیندنہ آیا "حضور کی بیاری کے آخری روز علی اُن کے گھر سے باہر آئے تولوگ اُن کے گر د جمع ہو گئے تا کہ حضور کی بیاری کے آخری روز علی اُن کے گھر سے باہر آئے تولوگ اُن کے گر د جمع ہو گئے تا کہ حضور کی طبیعت کاحال جان سکیں۔ علی نے جو اب دیا: "بار ٹا بحصہ الله" (اللہ کاشکر ہے کہ بہتر ہے)۔ عباس بن عبد المطلب اُنھیں کھنچ کر ایک طرف لے گئے اور کہا: "میں حضور کو جاتے ہوئے د کچے رہا ہوں۔ تمام نشانیاں جو مرتے وقت بنوعبد المطلب کے چبرے پر ہوتی ہیں، وہ میں نے اُن کے چبرے پر دیکھی ہیں۔ والی جاواور پینیمبر سے جاکر پوچھو کہ اُن کے بعد کام کون سنجالے گا۔ اگر جانشینی ہمیں ملی تو ہم آگاہ ہو جائیں گا ور اگر بید کئی اور کو ملی تو وہ ہماری سفارش کریں "۔ علی نے کہا: "میں ہر گز ایسا سوال نہیں کروں گا کیونکہ اگر اُنھوں نے ہمیں اس سے محروم رکھا تو پھر کوئی ہمارے یاس نہیں آئے گا"۔

جس بات کا انکار نہیں کیا جاسکتا، وہ یہ ہے کہ پہلے دوخلفاء کا زمانہ بخیر وعافیت گزرا۔ خلافت کے حصول کا اُن کا انداز جو بھی تھا، اور اس سلسلے میں جو بھی اعتراضات کیے جائیں، کہ اُنھیں صحابہ کا اجماع حاصل نہیں تھا۔ لیکن اُنھوں نے کم از کم اس اصول کو ضرور مد نظر رکھا کہ اللہ کی کتاب اور عنت رسول سے انحراف نہ ہونے پائے، اور دونوں خلفا نے اس ذمہ داری کو بخوبی نبھایا۔ اگرچہ خلافت کے نمایاں ترین دعوے داریتی علی بن ابوطالب نے ابو بکر کی بیعت کرنے میں چھا ماہ کی تا خیر کی، لیکن عمر کی بیعت کے سلسلے میں کسی بچکچاہٹ یا انکار کی روایت نہیں ملتی۔

لیکن تیسرے خلیفہ کے دور میں صورت الیی نہیں تھی، اور مذہبی روش سے اس قدر انحراف کیا گیا کہ عالم اسلام میں فساد اور سرکشی نے سر اٹھایا۔

تواٹھوں نے نقصان بیچانے کی خاطر طبری پر الحاد اور زندقہ کا الزام لگادیا۔ جب طبری مرے تو اُٹھیں عام قبرستان میں و فن نہ ہونے دیا گیا، چنانچہ وہ اپنے گھر کے صحن میں و فن ہوئے۔

ظاہری طور پر عثمان کی تقرری زیادہ جمہوری تھی جسے مسلمان عوام الناس کی تائید حاصل تھی۔ کیونکہ عمر نے چھ افراد علی، عمر نے چھ افراد پر مشتمل ایک سمیٹی تشکیل دی تھی کہ ان میں سے خلیفہ چنا جائے۔ یہ چھ افراد علی، عثمان، طلحہ، زبیر، سعد بن ابو و قاص اور عبد الرحمن بن عوف تھے۔

یہ پچ ہے کہ پہلے عبد الرحمٰن نے اور پھر دوسرے لوگوں نے عثمان کی بیعت کی۔ لیکن بیاس کے بعد ہوا ، جب علی نے اُن کی پیش کش کو مستر دکر دیااور عثمان نے اُسے قبول کر لیا۔ عبد الرحمٰن نے پھر تین دن تک ایک فتیم کی رائے شاری کروائی تاکہ عمومی رائے عامہ کو جانا جاسکے۔ لیکن مُنت رسول سے انحراف بھی اسی خلیفہ کے دور میں ہوا جو اُمّت مسلمہ کے اجماع سے خلیفہ بنا تھا۔ اور اُس پر مُنت کی خلاف ورزی کرنے کے پچیس الزامات عائد ہوئے۔ مُنت کی حدود سے یہ تجاوز عثمان کے رشتہ داروں کے لالچ اور حرص کی وجہ سے ہوا تھا۔

عثمان ایک شریف النفس انسان تھے، لیکن اپنے رشتہ داروں کی خواہشات کے سامنے انتہائی کمزور ثابت ہوئے۔ یوں اس حوالے سے وہ عمر بن خطاب کے بالکل برعکس تھے،۔ اور بڑے صحابہ کرام کے مشوروں اور راہنمائی نے بھی اُن پر کوئی اثر نہ کیا۔

وہ خلیفہ جس کے انتخاب کو مدینہ کے مسلمانوں کی رائے عامہ اور سب سے زیادہ صحابہ رسول کی جمایت حاصل ہوئی وہ علی بن ابوطالب تھے، جنھیں اپنے چھوٹے سے دور حکومت میں تین جنگیں لڑنا پڑیں، جنھیں ہر طرف سے دھو کہ دہی، سازش اور فریب کا سامنا کرنا پڑا۔ یہاں تک کہ طلحہ اور زبیر نے بھی اُن سے منہ موڑلیا، اور عہد شکنی کے مرتکب ہوتے ہوئے بیعت توڑدی، کیونکہ علی نے انہیں بھرہ اور کوفہ کی گورنری دینے سے انکار کر دیا تھا۔

الی در جنوں مثالوں کی بنیاد پریہ کہا جاسکتا ہے کہ اگر چہ خلافت کے بارے میں سُنیّوں کی رائے اصولی طور پر درست ہے لیکن عملی طور پریہ غلط ثابت ہوئی ہے اور اس کی شہادت تاریخی واقعات سے ملتی

ہے۔ کہ اسلامی معاشر ہے میں اس سے بھلائی اور نیکی پیدا نہیں ہوئی۔ بلکہ قر آن اور سُنّت کے مطابق قر آنی احکامات کے اجرا کی بجائے یہاں دولت اور طاقت کالالجے غلبہ حاصل کر گیا تھا۔

چنانچہ یہ سوچ دوبارہ ذہن میں سر اٹھاتی ہے، کہ اپنا جانشین مقرر کرنے کے حوالے سے حضور کسی بھی دوسری جماعت سے زیادہ صلاحیت کے مالک تھے۔وہ انسان،جو اپنے مقام نبوّت سے قطع نظر ،اپنی سوچ ، اخلاقی قوت اور دوسر کی انسانی خوبیوں کے حوالے سے اپنی ساتھیوں پر ہلاشیہ برتری رکھتا تھا، جس کا بنیادی مقصد دین اسلام کی ترویج واستحکام تھا، اور جو مر دم شاسی کی قوت سے مالا مال اور اپنے ساتھیوں کی سوچوں اور کر دار سے حد در جہ واقف تھا، اپنے جانشین کا تعین کرنے میں کیاوہ ہر کسی سے زیادہ اہل نہیں تھا؟ ۔ لیکن اپنی زندگی میں اور اپنے طاقت کے عروج بر ، جباُس کی بات کورد کرنے کی کوئی بھی ۔ ہمت نہیں رکھتا تھا، اُس نے اس کام میں ہاتھ کیوں نہیں ڈالا؟۔ کیا اُس نے اس اہم کام کو انحام دینے میں غفلت برتی؟ ماأس نے سوحا کہ انجھی وہ وقت نہیں آیاہے؟۔ اُس کے سامنے ایک وسیع مستقبل پڑا ہے اور اس مسئلے کے حل کے لیے اُس کے پاس ابھی کافی وقت اور مواقع موجود ہیں؟۔ کیونکہ حضور کی عمر زیادہ نہیں تھی۔ وہ تریسٹھ سال کی عمر میں بہار ہوئے اور اُن کی بہاری نے بھی طوالت اختیار نہیں کی تھی۔ چنانجہ اس بات کا بہت زیادہ امکان واحتمال ہے کہ اُنھوں نے اپنی بیاری کو مہلک نہ سمجھا ہو اور آخری دن تک اُنھیں اینے شفایاب ہونے کی قوی امید ہو، اور اسی وجہ سے اُنھوں نے اپنی بہاری کے پہلے روز اپنی بیویوں سے احازت لی کہ وہ عائشہ کے گھر منتقل ہو جائیں، جنھیں سر درد تھاتو آپ نے از راہ مذاق فرمایا: " کیاتم نہیں حاہتی کہ مجھ سے پہلے مر حاؤ تاکہ میں شخصیں عنسل دوں اور تمھارا جنازہ پڑھاؤں؟"۔عائشہ نے طنز اً جواب دیا: " تاکہ تم بے دھڑک میرے گھر میں اپنی ہیویوں کے ساتھ عمانثي كرسكو"\_

یعنی حضور کے تصور میں یہ نہیں تھا کہ وہ مرنے والے ہیں۔ وہ قریبنہ جو اس مفروضے کو جواز فراہم کرتا ہے، وہ درج ذیل واقعہ ہے: حضور نے شامی عیسائیوں سے جنگ کرنے کے لیے ایک لشکر تشکیل دیا اور اسامہ بن زید جو ایک بیس سالہ نوجوان تفا، کو اس لشکر کاسپہ سالار مقرر کیا، تو آپ کو خبر پینچی کہ اس تقرری پر مسلمانوں کے اندر ناراضگی اور ناپندیدگی کی آوازیں اٹھنا شروع ہو گئی ہیں، کیونکہ بہت سارے بزرگ اور معتبر مہاجر اور انصاراس لشکر کا حصہ تھے۔ یہ ٹن کر حضور اس قدر ناراض ہوئے کہ بخار کی حالت میں اپنے سرپر ایک کپڑ الپیٹا، اور مسجد آکر منبر پر کھڑے ہو کر لوگوں کی ناراضگی کو نافر مانی قرار دیا اور اسامہ کی تقرری کو ہر حالت میں جائز تھہر ایا اور یوں اس بڑ بڑ اہٹ کا خاتمہ ہوا۔ اس عمل سے نشاندہی ہوتی ہے کہ پیغیمر نے اینے مرض کو ایک عارضی بیاری سمجھا تھا اور اُنھیں اپنے صحت مند ہو جانے کی امید تھی۔

قرینہ جو اس مفروضے کو تقویت بخشاہ وہ بیہ ہے کہ ایک دوسراانتہائی اہم معاملہ، جو دین اسلام کی تقدیر کا تعین کرنے میں اہمیت اور اثر کے حوالے سے جانشین کی تقرری سے کم اہم نہیں تھا، اور جو اُنھوں نے طے نہیں کیا کہ اپنی نگرانی میں قر آن کو جمع اور مرتب کرواتے۔ قر آن حضور کی رسالت کی سند اور مسلمانوں کے لیے اخلاق و کر دار کے حوالے سے ایک ضابطہ ہے جو اُس وقت تک صحابیوں اور مختلف کا تبین وجی کے در ممان بھر اہوا تھا اور ابھی تک اسے جمع نہیں کیا گیا تھا۔

آپ کے فرمان اور را ہنمائی کی روشنی میں کی گئی قرآن کی تدوین مفسرین اور فقہا کی بہت ساری مشکلات حل کر دیتے۔ قرآن کی قرآت کے اختلافات پیش نہ آتے اور ناسخ و منسوخ کا تعین ہو جاتا۔ خصوصی طور پر قرآن کی تدوین سور توں اور آیات کے نزول کی ترتیب کو مد نظر رکھ کر کی جاتی جیسے علی بن ابوطالب نے کی تھی۔

زید بن ثابت کہتے ہیں: "ابو بکرنے مجھے طلب کیااور کہا، عمر کافی عرصہ سے مجھے قر آن کو جمع اور مرتب کرنے کی تاکید کررہے ہیں، میں اس کام سے گریز کررہاتھا۔ کیونکہ اگر قر آن کی تدوین ضروری ہوتی تو حضورنے اس کے متعلق فرمایا ہوتا، لیکن بمامہ کی جنگ کے بعد کہ جس میں بہت زیادہ صحافی مارے جا چکے ہیں۔ اور ہر کسی کے پاس قر آن کا کچھ حصہ تھا جو اُن کے ساتھ ہی چلا گیا، اب مجھے عمر کی رائے درست لگتی ہے ''۔

ملاحظہ کریں کہ اس قدر بنیادی اور اصولی سوچ عمر کے ذہن میں آئی اور اُنھوں نے ابو بکر کو یہ کام کرنے پر مجبور کیا۔ لیکن بد قشمتی سے قر آن کی تالیف مکمل ہونے میں چند سال لگ گئے، جسے عثان کے دور میں قائم کی گئی سمیٹی نے انجام دیا۔ اس میں نزولی ترتیب کا فقد ان ہے، اور اس کی تدوین کرتے وقت علی بن ابو طالب اور حتی کہ عبد اللہ بن مسعود 171 کے نسخے سے بھی استفادہ نہیں کیا گیا۔ چنانچہ سور توں کی

171: عبداللہ بن مسعود ایک جلیل القدر صحابی ہونے کے علاوہ ایک بہت بڑے مضر قر آن بھی تھے۔ اُن کے بقول اُنھوں نے رسول اللہ کے مسامنہ بیٹے کر ستر سور قول کی عبارت کی تصدیق کر وائی تھی۔ ایک روایت کے مطابق رسول اللہ نے آیک بار عبداللہ ہے کہا کہ وہ قر آن سنائیں، عبداللہ نے جواب دیا کہ قر آن تو آپ پر نازل ہو تا ہے اور آپ بھی ہے قر آن سنا چاہر ہے ہیں، عبداللہ کے اس جو اب سے اللہ کی آنکھوں ہے آنسو جاری ہو گئے۔ عبداللہ نے تمام اہم غروات میں حصہ لیا۔ عمر بن خطاب نے اپنے دور خلافت میں تمام صحابیوں کو تج کے سوا مدینہ چھوڑ نے ہے روک دیا تھا، جس کے پیچھے اُن کی دور اندیشانہ سوج یہ تھی کہ یہ لوگ جب خلافت کے دور دراز علی ان کی دور اندیشانہ سوج یہ تھی کہ یہ لوگ جب خلافت کے دور دراز علی خلافت کے دور دراز علی ہیں جائیں گئے تو عقید ت کی مارے لوگ ان کی قول نے تھی کہ دور کہ جس مرکز گریزانشار پیداہو سکتا ہے۔ لیکن اُنھوں نے تو عثان عبداللہ کو شام بھیجا کہ وہ وہاں جاکر لوگوں کو قر آن کی تعلیم دیں۔ عثمان بن عفان کے زمانے میں عبداللہ بیت المال کے خازن تھے۔ عثان نے اپنا اور صحح کے وقت نشے میں جھومتا ہوا مسجد آکر نماز کی امامت کر تا۔ ایک بار اس قدر نشے میں تھے کہ سجد ہے المنے کا نام ہی نہ لیا اور صحح کے وقت نشے میں جھومتا ہوا مسجد آکر نماز کی امامت کر تا۔ ایک بار اس قدر نشے میں تھے کہ سجد ہے الممنال کے قرضہ کیا اور کر وہ خواب کی تھے کہ سجد ہے الممنال کے تو خواب کیا ہوئی کہا کہ میں کی ایک فرد کا نہیں بلکہ مسلمانوں کا خازن ہو۔ عبداللہ کو کھا کہ تھے جہاں عثمان مجد نبوی میں معیان نے اپنے میں معیان نے اپنے میں معیان نے اپنے میں معیان نے اپنے ملاک کے خطبہ دور کیا دیس معید نے بہر سیسے حالے کہ تعیہ میں ان کی حبد اللہ کو کھا کہ کے عبداللہ کو کھا کہ کہ ان معید نبوی میں معیان نے کہ تھے میں ان کی حبد اللہ کو بر ابھلا کہنا شروع کر دیا۔ بدمر کی پیدا ہونے کے نتیج میں معیان نے کے ختیے میں ان کی حبد اللہ کو کھا کہ کہ میں ان کی کہ عبداللہ کو کھا کہ کہ میں معیان نے کہ عبداللہ کو کھا کہ کہ میں معیان نے کہ تعیہ میں ان کی کہ عبداللہ کو کہ کہ عبداللہ کو کھا کہ کہ عبداللہ کو کھوں کے عبداللہ کو کھا کہ کہ عبداللہ کو کھا کہ کہ عبداللہ کو کھے عبداللہ کو کھا کہ کہ کے کہ کہ ان کی کھور کے کہ کہ میں کہ کہ کہ کی کہ کی کے کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ ک

ترتیب انتہائی الجھی ہوئی ہے۔ کم از کم ترتیب کو پوں ہونا چاہیے تھا کہ پہلے تکی سورتیں قرآن میں جگہہ یا تیں اور بعد میں مدنی سور تیں ہو تیں۔اس کے علاوہ جو کام کیا گیاہے وہ یہ ہے کہ بہت زیادہ مکی آیات کو مدنی سورتیں میں جمع کر دیا گیاہے اور مدنی سورتوں کے ٹکڑے تی آیات میں داخل کر دیئے گئے ہیں۔ حضور کا قر آن کی تدوین کے لیے قدم نہ اٹھانا بھی اس بات کا ثبوت ہے کہ موت نے انہیں غفلت میں آ لیا۔ حتیٰ کہ اُنھوں نے آخری روز 28صفر یا 12 رہے الاوّل گیار ہویں ہجری جوعیسوی کیلنڈر کے مطابق 18 جون 632ء بنتاہے، تک اپنی بماری کو مہلک نہیں سمجھا۔ آخری روز م ض نے شدت پکڑی اور وہ بے ہوش ہوئے، ہوش آنے کے بعد اُنھیں احساس ہوا کہ اب آخری وقت آپہنچاہے تو اُنھوں نے حاضرين سے كها: "أيتو ذريده اة وصحيفة اكتب لكه كتاباً، لن تَضلو ابعده ابداً" (ووات اور كاغذ لاؤ کہ میں کچھ لکھوں تا کہ تم تبھی گمراہ نہ ہو ہاؤ)۔ بدقشمتی سے حضور کی آخری درخواست کا مثبت جواب نہیں دیا گیا۔ پہلے تولوگ جیران ہوئے اور پھر تنازعہ پیدا ہو گیا۔ ایک نے کہا، کیابہ ہذیانی کیفیت میں ، بول رہے ہیں؟۔ کیابہتر نہیں کہ ہم (اس کیفیت کو دور کرنے کے لیے) کچھ پڑھیں۔ زینب بنت جحش اور اُن کے ساتھیوں نے کہا: "جووہ مانگ رہے ہیں اُن کے لیے لا ماجائے "۔عمر نے کہا:"ایپالگتاہے کہ بخارنے انہیں مغلوب کر لیاہے، ہمارے ہاس قر آن ہے،اللہ کی کتاب ہمیں کافی ہے"۔ تنازعہ طول پکڑ گیا۔ ایک گروہ کا کہنا تھا کہ اُنھیں خط لکھنے دیا جائے تا کہ کوئی گمر اہنہ ہو۔ دوسر اگروہ اس کے خلاف تھا اور وہ قر آن کو ہدایت کے لیے کافی کہ رہاتھا۔ حضور نے اس جھگڑے سے ننگ آکر فر مایا: "اٹھو، پیغمبر کی محفل میں جھگڑامت کرو''۔ کوئی نہیں جانتا کہ حضور جو کہ لکھنا نہیں جانتے تھے، وہ کیالکھوانا جاہ رہے تھے۔ کیاوہ اپنا جانشین مقرر کرنا جاہ رہے تھے یا قر آن میں کچھ ایساموجود نہیں تھا جے وہ اب

دولیسلیاں ٹوٹ گئیں۔عثان تیار داری کے لیے گئے تو عبداللہ نے منہ دوسری طرف بھیر لیا۔عبداللہ نے وصیت کی کہ میری نماز جنازہ عثان نہیں پڑھائے گا، چنانچہ اُن کی نماز جنازہ عمار بن یاسر نے پڑھائی۔ کھواناچاہ رہے تھے؟۔ کیاوہ عرب قوم کے لیے آئندہ کی پالیسی کھواناچاہ رہے تھے یاقر آن میں موجود کسی حکم کو نشخ فرماناچاہ رہے تھے؟۔ اگر کوئی اہم بات تھی جس سے اسلام کا مستقبل متاثر ہو سکتا تھاتو اُنھوں نے وہ بات زبانی کیوں نہ کہہ دی؟۔ یہ وہ سوالات ہیں جن کا مناسب جو اب نہ ہونے کی وجہ سے یہ معمہ کبھی حل نہیں ہوگا۔

دوسری طرف عمر جیسے مضبوط اور کھرے آدی نے اسلام اور پینجبر اسلام سے تعلق اور وابستگی کے باوجود قلم اور کافندلانے سے کیوں روکا، اور اس بات پر اصر ار کیا کہ پینجبر اپنی آخری وصیت کا اعلان نہ کریں اور "کفانا کتاب الله" (جمیں خداکی کتاب کافی ہے) کے پیچھے کیوں پناہ لی؟۔ کیا یہ بچے ہے کہ وہ حضور کے آخری کلمات کو حضور کے درد اور بیجان کی کیفیت کا متیجہ سمجھ رہے تھے یا اُخصیں ڈر تھا کہ کہیں حضور اپنے جانشین کا اعلان نہ کر دیں؟۔ کیا اپنی سیاسی سمجھ بوجھ، اپنی حقیقت پہندانہ فراست اور عمین سوچ کی وجہ سے اُنھوں نے اس اخمال کو ممکن جانا ہو کہ زندگی کے آخری لمحات میں کہیں حضور خلافت اور مسلمانوں کی ریاست علی کے حوالے نہ کر دیں؟۔ اور اس صورت میں اقتد ار کی ڈور اُن کے خلافت اور مسلمانوں کی ریاست علی کے حوالے نہ کر دیں؟۔ اور اس صورت میں اقتد ار کی ڈور اُن کے میاشرے میں اُن کی فعالیت اور حرکت، مسائل اور اُن کے حل کے میدان کا دائرہ اثر تنگ اور محدود ہو جائے گا۔ یہ شیعیان کا عقیدہ ہے اور وہ شائد اسے زیادہ غلط بھی نہیں ہیں، وگر نہ پیغیمر کی آخری خواہش کی خالفت کرنے کی کوئی قوجہ پیش نہیں کی حاسکتی۔

عمر اسلام کے بنیادی اراکین میں سے ہونے کے علاوہ پنیمبر کے معتبر ترین اور بااثر ترین صحابیوں میں سے ایک تھے اور اسلام کے سیاسی معاملات میں حضور کے ساتھی اور مددگار کی حیثیت رکھتے تھے۔اس کے علاوہ وہ ایک زیرک سیاشدان، دور اندیش انسان اور ہر معالمے میں صاحب رائے و نظر تھے اور شائد

اُنھوں نے اپنی فراست سے دریافت کر لیاہو گا کہ اگر پیغیبر نے کسی کو اپنا جانشین مقرر کرناہے تو وہ ابو بکر اور علی میں سے ایک ہو گا۔

علی خود بھی آزاد سوچ رکھنے والے اور صاحب ارادہ انسان تھے۔ بنوہاشم کے ممتاز فرد، پیغیبر کے داماد، صف اوّل کے مجاہد اور کاتب و جی تھے۔ مزید ہر آں وہ کسی کا بھی اثر قبول نہیں کرتے تھے۔ لیکن البو بکر عمر کے ایک شفیق اور گہرے دوست تھے۔ ہجرت کے پہلے سال سے ہی اُن کی البو بکر کے ساتھ دوستی اور آناجانادوسرے اصحاب کے مقابلے میں زیادہ تھا اور اکثر امور پروہ ہم خیال اور متحد ہوا کرتے تھے۔ اگر ان دونوں میں سے کسی ایک نے خلیفہ بننا ہے تو علی کے مقابلے میں اُن کی ترجیح ابو بکر تھے۔

ابو بکراتنے بااثر نہیں تھے اس کے علاوہ وہ طبعاً ملائم اور ٹھنڈے مزاج کے مالک تھے لہذ ااقتدار کافی حد تک عمر کے ہاتھ میں ہونا تھا۔ اور ایسی صورت کہ علی اگر خلیفہ ہوتے جس کی پشت پر پورا بنوہاشم تھا اور اکثر بزرگ صحابہ بھی اُن کی عزت کرتے تھے، تووہ متن میں نہیں بلکہ حاشیے کی جگہ پر ہوتے <sup>172</sup>۔

یقینی طور پر ایک اور اہم نکتہ عمر کی حقیقت پہندانہ سوچ اور دور اندیثی سے نج نہیں سکتا تھا اور وہ ابو بکر
کی عمر تھی جو ساٹھ سال سے اوپر تھی۔ اپنی اس عمر کی وجہ سے جہال وہ انتہائی محتر م ٹھہرتے تھے وہیں
عمر کو امید تھی کہ اُن کے بزرگ ہونے کی وجہ سے وہ خلیفہ بننے میں کا میاب ہو جائیں گے جب کہ اُن
کے مقابل علی کی عمر صرف بتیں سال تھی۔ چنانچہ ابو بکر کی خلافت اُن کی سیاسی خواہشات کے لیے
زیادہ قابل ترجیج اور بہتر امکانات لیے ہوئے تھی۔

<sup>172:</sup> اُو (عمر) در حاشیہ قرار می گیر دنیہ متن۔ اوپر فاری کے اس فقرے کا گفتی ترجمہ کیا گیا کیا ہے۔ اس فقرے سے مرادیہ ہے کہ اگر علی خلیفہ بن جاتے تو عمر کو سیاسی و سابق حالات و معاملات میں مر کزی حیثیت حاصل نہ ہوتی جو ابو بکر کے خلیفہ ہونے کی صورت میں انہیں حاصل ہو سکتی تھی۔ علی کی خلافت میں عمر کی حیثیت ثانوی ہوتی۔

یہ وہ ملاحظات ہیں جو حضور کی وصیت لکھنے کی خواہش اور در خواست پر عمر کی فکر مندی کی توجیہ و تفییر کر سکتے ہیں۔ اس کے علاوہ خاندان ہاشم میں نبوت اور خلافت دونوں کا اکٹھا ہو جاناا تناسادہ امر نہیں تھا جے آسانی سے قبول کیا جاسکتا، اور دوسروں کی جاہ طلبانہ امنگوں پر امید کا دروازہ بند کر دیا جاتا۔

ہو سکتا ہے کہ پیغیبر کا اپنا جائشین مقرر کرنے کا ارادہ نہیں تھا، بلکہ وہ پچھ اور کہنا چاہ رہے تھے۔ لیکن عمر نہیں چاہتے تھے کہ وہ گو مگو کی کیفیت میں رہیں اور پہلے سے طے شدہ کسی ناگبانی صورت حال کا انہیں سامنا کرنا پڑے۔ حتیٰ کہ اُنھوں نے اپنے اس احمال کو بھی ظاہر نہیں ہونے دیا کہ ممکن ہے حضور اپنا جائشین مقرر کرنا چاہ رہے ہیں۔ بلکہ اُنھوں نے یہ تاثر دیا کہ حضور بخار کی شدت اور شدید دردکی وجہ سے ایسا کہہ رہے ہیں، اور وہ اس حالت میں قرآن میں کسی قشم کا اضافہ کرنے کی حالت میں نہیں ہیں، قرآن جو تب نازل ہوا ہے جب وہ صحت مند تھے اور اُس میں تمام احکامات شامل ہیں۔

یہاں فوراً ایک دوسری بات ذہن میں آتی ہے کہ اگر حضور کا ارادہ یہ تھا کہ وہ اپنا جائشین مقرر کریں تو اُنھوں نے اسے زبانی بیان کیوں نہیں فرمایا؟۔ اختلاف پیدا ہو جانے کے بعد، اور قلم، دوات اور کاغذ لانے پر عمر کی طرف سے جب خالفت کا سامنا ہوا تو کم ان کم اپنے اراد ہے جو شیعیان کے مطابق علی کی خلافت پر تقرری تھا، کا زبانی اعلان کر دیتے۔ خصوصاً جب کہ حاضرین مجلس کی تعداد بھی کم نہیں تھی، حضور کا آخری فیصلہ اور ارادہ ایک دم سے تمام مسلمانوں میں پھیل جاتا، چنانچہ اُنھوں نے اسے زبانی کیوں نہیں فرمایا؟۔

بظاہر یہ سوال ایک معے کارنگ اختیار کرلیتا ہے جس کو حل کرنا آسان نہیں ہے۔ لیکن ایک اہم بات کو فراموش نہیں کرناچاہیے، اور وہ یہ ہے کہ بہت عرصہ سے حضور پر ایک سوچ غالب آچکی تھی۔ جس میں تنکیس سالوں میں روز بروز شدت پیدا ہوئی تھی جو اس حد تک جا پہنچی کہ اُسے حضور کی شخصیت کا

حصہ کہا جاسکتا ہے۔ اور وہ یہ تھی کہ اسلام کی بنیاد پر ایک ایسا نیامعاشر ہ تخلیق کیا جائے جو عرب قومیت کے ساتھ کیجائی اختیار کر جائے۔

حضرت محمد اپنی ذاتی فراست اور انتہا درجے کی مر دم شائ کی صلاحیت کی وجہ سے اپنے ساتھیوں کے رویوں اور رجانات سے بخوبی واقف تھے۔ خصوصی طور پر عمر کی شخصیت، اُن کی اخلاقی قوت، تدبیر اور دور اندلیثی سے وہ آگاہ تھے اور واقعات کے سلسلے میں اُن کی حقیقت پبند کی اور دینی معاملات میں اُن کی استواری اور غیر متز لزل ایمان سے واقف تھے۔ ابو بکر اور عمر کے محسن روابط اور گہر کی دوستی کا بھی حضور کو علم تھا۔ عمر اسلام قبول کرنے کے زمانے سے ہی حضور کے قریبی ترین دوستوں میں سے تھے، حضور کو علم تھا۔ عمر اسلام قبول کرنے کے زمانے سے ہی حضور کے قریبی ترین دوستوں میں سے تھے، حتی کہ کئی مواقع پر انہوں نے اپنی حقیقت پبندانہ سوج کی وجہ سے ایسے فیصلے اور تدابیر جو اسلام کی تروی کے لیے اصر ارکیا۔ دوسر نے لفظوں تروی کے لیے اصر ارکیا۔ دوسر نے لفظوں میں ابو بکر کے برعکس عمر محض ایک فرمانبر دار پیروکار ہی نہیں تھے بلکہ وہ خود صاحب رائے تھے اور اپنی رائے کو صائب سیجھتے ہوئے اکثر اُس پر عمل کرتے تھے اور حضور اُن کی رائے کو صائب سیجھتے ہوئے اکثر اُس پر عمل کرتے تھے۔

سيوطى كى كتاب "الإتقان في علومه القد آن "ميں "وہ جو قر آن ميں صحابہ كى زبان ميں اور تجويز پر نازل ہوائے " كے عنوان كے تحت ايك باب موجود ہے، اور اس كازيادہ حصہ عمر سے متعلق ہے۔ حتى كہ وہ مجاہد بن جابر سے نقل كرتے ہيں: "كان عمر يرى الرأي فينزل به القد آن " (عمر كوئى مشورہ ديتے تھے اور بعد ميں اس سے مطابقت ركھنے والى آيت نازل ہو جاتى تھى )۔

خود عمریہ سمجھتے تھے کہ قران کی تین آیات اُن کی رائے کے مطابق نازل ہوئی ہیں: تجاب، بدر کے قید یوں اور مقام ابراہیم کے متعلق 173 ۔ اس ضمن میں مفسرین اور علمائے حدیث وسیرت نے بہت زیادہ لکھاہے جس سے بیات واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ عمر ایک ذہین، صاحب رائے و نظر شخص ہونے کے علاوہ حضور کے معتمد تھے۔ یقین طور پر کہا جا سکتا ہے کہ حضور کے ساتھیوں میں عمر جیسی خصوصیات کے مالک پانچ آدی نہیں تھے۔ چنانچہ اگر ایسا آدی حضور کی وصیت لکھنے کی درخواست کی خالفت کرے تو واضح ہوتا ہے کہ ایسا کی نیت یا مقصد کے تحت ہوا ہے۔ اور اگر حضور زبانی علی کو جانشین مقرر کر دیتے تو ممکن ہے کہ ایسا کی نیت یا مقصد کے بعد ابو بکر، عمر اور ان کے ساتھیوں کی طرف جات اس تقرری کو مخالفت کا سامنا ہوتا۔ عمر اسلام کے طاقتور اراکین میں سے ایک تھے اور اگر ابو بکر بھی اُن کے ساتھ شامل ہوجاتے تو حضور کے مشن کو نقصان پہنجاسکتے تھے۔

اپنی زندگی میں مقام نبوت کی وجہ سے حضور کے پاس لا محدود شان اور اختیار تھا۔ پیغیر ہونے کی وجہ سے وہ کوئی بھی قدم اٹھاسکتے تھے، حتی کہ وہ اُسامہ بن زید کولشکر کاسپہ سالار مقرر کر دیں اور ایک ہی جھڑکی سے سب کو اُن کی جگہ پر بٹھا دیں۔ اور احتجاج کی آوازیں لوگوں کے سینوں میں ہی گھٹ کر رہ جائیں، لیکن اُن کی موت کے بعد کیا ہو گا؟۔ جب وہ نہیں رہیں گے تو قبائلی اختلافات کو کون دور کر پائے گا؟۔ کون ہو گاجو بدامنی کے سیاب کوروکے گا اور سیادت و امارت کے حصول کی خواہش کو سُلا یائے

<sup>173:</sup> سیدناعبداللہ بن عمررضی اللہ عنہ سے روایت ہے، سیدناعمرر ضی اللہ عنہ نے کہا: میں اپنے رب کے موافق ہوا تین باتوں میں، ایک مقام ابراتیم میں نماز پڑھنے میں (جب میں نے رائے دی کہ یار سول اللہ! آپ اس کومصلی بناسے ویسا ہی قرآن میں اترا "وَاتَّحِیْدُوا مِن هَقَامِ إِنْهَرَ اهِيهَمَّ": البقوة حـ 125)، دوسرے عور توں کے پردے میں، تیمرے بدر کے قیدیوں میں۔ (صحیح مسلم۔ کتّاب فضائل الصحاب)۔

گا؟۔ اس طرح اسلام کا بنیادی اور حتی مقصد جو ایک اسلامی معاشرے کا قیام تھا، چند دنوں میں ختم ہو جائے گا۔ اور کیاعرب پھر دوبارہ اُنھی تنازعات اور قبا کلی دشمنیوں کا شکار نہیں ہو جائیں گے؟۔

شائداسی قسم کے تحفظات حضور کے ذہن میں پیدا ہوئے ہوں گے اور اس وجہ سے اُنھوں نے خاموشی اختیار کی اور حاضرین کو چلے جانے کا کہنے پر اکتفا کیا۔ حضور کے خاموش رہنے اور خلیفہ کے تعین سے صرف نظر کرنے کے متعلق کچھ اور اختالات بھی فرض کیے جاسکتے ہیں۔

علی بن ابوطالب میں ایسے فضائل اور اچھائیاں تھیں کہ دوست و دشمن اُس کا اعتراف کرتے تھے۔
انہوں نے کبھی بُت پرسی نہیں کی اور نوسال کی عمر میں ایمان لائے تھے۔ انہوں نے تمام اہم غزوات میں شرکت کی، احد کی جنگ میں حضور کو موت سے بچپاتھا، اور جنگ خندق میں عظیم بہادر عرب عمرو بن عبدود کو مارا۔ جنگ خیبر میں اہم قلع ناعم کو فتح کیا۔ ہجرت کی رات حضور کے بستر پرسوئے اور یوں اپنے آپ کو موت کے نشانے پرر کھا۔ دشمنوں کو ہلاک کرنے کی تعداد میں وہ سب صحابہ سے بازی لے گئے، اور صراحت، فصاحت، شجاعت اور بہت شدت سے نبی کی پیروی کرنا اُن کی صفات تھیں۔ وہ فاندان بنو ہاشم کے سب سے نمایاں اور ممتاز شخص تھے۔ ان تمام خوبیوں کے علاوہ وہ حضور کے جو ان ترین صحابی تھے اور اُن کے چپازاد بھائی اور داماد تھے۔ کیا اُن کی خلیفہ کے طور پر تقر ری اقر باپروری نہ ہوتی جس سے دو سروں میں قبائل میں جاتے سر نہیں اٹھانا تھا جس سے مسلمانوں کو تباہی کاسامنانہ کرنا پڑتا؟۔ علی میں دو سری خوبیاں اور فضائل بھی شے اور شائدان کے یہ فضائل اور خوبیاں ہی اُن کی ترقی میں حائل اور دیاست میں بڑے پھر کی مانندر کاوٹ تھے۔

ایسے او گوں پر، جو اقتدار کی خاطر فساد اور جھڑے سے گریزاں نہیں تھے، حکومت کرنے کے لیے نرمی، در گزر کی خصوصیات کے علاوہ ماتحوں کی ضروریات اور خواہشات کا دھیان رکھنا بھی بہت ضروری ہو تاہے۔ یہ خصوصیات حضور میں بدرجہ اتم موجود تھیں۔ فتح کمدے موقع پر اُنھوں نے بہت

سارے و مثمنوں کے قتل سے صرف نظر کیا اور ہوازن سے حاصل کیے گئے مال غنیمت قریشی سر داروں کے در میان تقسیم کیا جو حال ہی میں ایمان لائے تھے۔ لیکن اس طرح کے فیصلہ کن معاملات میں غیر موزوں اور نامناسب مطالبات سے شننے وقت علی انتہائی بے لیک تھے۔ چنانچہ جب خلیفہ سوم نے عبیداللہ بن عمر کے مسلے پر علی سے مشورہ چاہا تو علی نے بغیر کسی ہی کیا ہٹ مال کے اسلامی قانون کے مطابق اسے ہر مز ان کے قتل کی وجہ سے قصاص کا مستحق قرار دیا۔ لیکن عثان نے اُن کی رائے پر عمل نہ کیا، اور ہر مز ان کے ناحق بہائے گئے خون کی دیت اداکر دی، اور عمر کے بیٹے کو موت سے نجات دلا کرع اق روانہ کر دیا۔ یمن کی جنگ میں بہت زیادہ مال غنیمت ہاتھ لگا، مجاہدین کا نقاضا تھا کہ مال غنیمت و وہیں اُن کے در میان تقسیم کی جنگ میں بہت زیادہ مال غنیمت کو جوں کا قوں حضور کو بھیج دیا۔ تاکہ وہ خو دعاد لانہ طور پر اسے تقسیم کریں تاکہ یمنی جنگجوؤں کی فئیاست کی وجہ سے علی پر کوئی الزام نہ لگ سکے۔

حضور علی کی روح اور فضائل سے آگاہ تھے۔ وہ جانتے تھے کہ علی میں رواداری اور بر داشت نہیں ہے۔ جس بات کو وہ حق سیحھتے ہیں وہ اُس پر ڈٹ جاتے ہیں۔ یہ روبیہ گو اپنے طور پر قابل ستائش ہے لیکن بیہ ایسے لوگوں کے لیے موافق نہیں ہے جن کے دین اور عقیدے میں ذاتی اغراض اور طمع کی آمیزش ہو۔ اس وجہ سے لوگ اُن کی امارت وسیاست سے فکر مندر ہتے ہیں اور جوں ہی حضور زندگی کے منظر نامے سے غائب ہوتے تو وہ ہنگا ہے اور چپقائشیں شر وع ہو جاتیں جس سے اصل مقصد ہی ختم ہو جاتا۔

علی کے مختصر دور خلافت میں بیہ تشویش پیدا ہوئی، کیونکہ علی ایک دن کے لیے بھی مسلمانوں پر فاسقین کی حکومت قبول کرنے کو تیار نہیں تھے۔ چنانچہ انہوں نے معاویہ کو اپنے خلاف اکسایا اور دواہم صحابوں کی بھی ناراضگی مول کی جس کے نتھے میں وہ مخالفین کی صف میں شامل ہوگئے۔ وجہ پچھ بھی ہولیکن رسول کی رحلت کے وقت خلافت کا معاملہ حل نہیں ہو سکا تھا۔ شائد یہ بات بھی حضور کی سمجھداری دور اندیثی پر دلالت کرتی ہے کہ وہ نہیں چاہتے تھے کہ ایک جماعت کو دوسری جماعت کے خلاف کھڑا کر دیں۔ بلکہ اقتدار اور خلافت کی جانب کا سفر فطری انداز میں طے ہو، اور بقائے اصلح کے اصول کے تحت نتیجہ بر آمد ہو تا کہ کم از کم اس سے اسلام توباقی رہے۔

عصری تاریخ میں چیش آنے والا ایک ایساواقعہ ذبین میں آتا ہے، اور وہ لینن کا لکھا ہو اوہ خط ہے جو اُس نے میں تاریخ میں پیش آنے والا ایک ایساواقعہ ذبین میں آتا ہے، اور وہ لینن کا لکھا ہو اوہ خط ہے جو اُس نے کمیونسٹ پارٹی کی مرکزی سمیٹی کے اجلاس میں شرکت کرنے سے قاصر تھا۔ چنانچہ مجبوراً خط لکھا اور اُس میں دو اہم ممبر ان یعنی سٹالن اور ٹر اٹسکی کی خوبیاں بیان کرتے ہوئے اُن کانام تجویز کیا۔ اور اپنی خی قائم کر دہ ریاست کے لیے اُن دونوں کو ناگزیر قرار دیا۔ لیکن ساتھ ہی اپنی تشویش کاذکر بھی کیا کہ مستقبل میں ان دونوں کے در میان کس فتم کے اختلافات پیدا ہو سکتے ہیں۔ حتیٰ کہ اُن دونوں کی کمزوریوں اور خامیوں کو چیپانے کی بجائے اُن کی طرف بھی اشارہ کیا۔ لیکن جانشینی کے اس مشکل مسئلے پر لینن نے خامیوں کو چیپانے کی بجائے اُن کی طرف بھی اشارہ کیا۔ لیکن جانشینی کے اس مشکل مسئلے پر لینن نے خامیوں کو چیپانے کی بجائے اُن کی طرف بھی اشارہ کیا۔ لیکن جانشینی کے اس مشکل مسئلے پر لینن نے خامیوں کو جیپانے کی بجائے اُن کی طرف بھی اشارہ کیا۔ لیکن جانسے کے والے کر دیا۔

اسلام ہے قبل عرب اپنے قبیلے اور نب پر فخر کرتے تھے، حتیٰ کہ دوسروں کے سامنے اپنے اجداد کی وجہ سے شیخیاں بگھارتے تھے۔ ڈیٹکیں مارتے وقت صرف فضائل یاخو ہوں کا ہی ذکر نہیں ہوتا تھا، بلکہ اپنی برتری ثابت کرنے کے لیے طاقت، قتل وغارت حتیٰ کہ دوسروں کے ناموس کو پائمال کرنے کاذکر بھی فنح یہ انداز میں کیاجاتا تھا۔ اسلامی تعلیمات نے اس اصول کورد کیا اور لوگوں کے لیے ایمان و تقویٰ کو وجہ امتیاز قرار دیا۔ لیکن بد قسمتی سے ہے 25 ہجری سے آگے نہ چل سکا۔

عثان کے دور خلافت میں تقویٰ و زہد کی جگہ اقربا پر وری نے لے لی۔ ابو ذر غفاری <sup>174</sup> اور عمار بن یاسر <sup>175</sup>خوار ہوئے اور حکم بن العاص اور معاویہ کومند اقتد ار پر جگہ ملی۔

بنوامیہ کی خلافت کے دوران اسلام کے تمام اچھے اصول کلی طور پر فراموش ہوئے، اور تفاخر کی بنیاد نسبت و قوم کا اصول رائج ہو گیا۔ یعنی وسیع ترسیاق وسباق میں اس بار عرب قومیت پر فخر کا آغاز ہوا، اور اینی روحانی تشکی کو مغلوب اقوام کی قیت پر سیر اب کیا گیا۔ عرب کے خشک اور بنجر صحر اے لوگوں نے دنیا کے کچھ صصے پر قبضہ کر لیا۔ اُن لوگوں پر غلبے نے جو ابھی کل تک اپنی شان ، امارت اور دنیا پر ککومت کرنے کی وجہ سے مشہور تھے، عربوں کو غرور کی ایک قشم کی مستی اور نشہ بخشا۔ وہ اپنے آپ کو مغلوب اقوام سے بر تر سبحتے تھے اور اُنھیں مقارت کی نظر وں سے دیکھتے تھے۔ حتی کہ اُنھیں مذہبی اور منابی مختوب کے حوالے سے بر ابر نہیں سبحتے تھے۔

174: ابوذر کا اصل نام جُندب بن جنادہ تھا۔ قبیلہ بنو غفارے تعلق تھا۔ دور نبوی میں انتہائی سادگی سے زندگی گزاری۔شیخین کے زمانہ میں بھی اپنی روش جاری رکھی۔ تیسرے خلیفہ کے زمانہ میں معاشی ناہمواری کے خلاف آواز اٹھائی، عثان نے پہلے اُٹھیں معاویہ کے پاس شام بھیجا، وہاں بھی ابوذر نے خاموشی اختیار نہ کی۔ ابوذر کو واپس مدینہ بلالیا گیا۔ بعد میں عثان نے ابوذر کو صحراتے ربذہ جلااوطن کر دیا،

شام ہیجا، وہاں می ابو ذریے خام وی احمیار نہ یا۔ ابو ذر لوواہیں مدینہ بلا کیا لیا۔ بعد ہیں عمان نے ابو ذر کو محر جہاں وہ تسمیر میں کے عالم میں مر گئے۔ چ کے سلیط میں آتے ہوئے پچھے لو گوں وہاں ہے گزرے ، اُنھوں نے ابو ذر کو وہیں حسر امیں د فن

<sup>175:</sup> ایک دن او گوں میں چہ میگو ئیاں ہورہی تغییں، کہ حضرت عثان نے بیت المال کے جواہرات میں سے پھھے لیا ہے۔ اور اپنے گھر کے لیا ہے۔ اوگ اس بات پر ناراض ہوئے اور حضرت عثان نے مطابق ضرور لیس گے ، پھے لوگ ناراض ہوتے ہیں تو ہوں۔ اس پر حضرت علی نے کہا: ہم اس خراج کے مال سے اپنی ضروریات کے مطابق ضرور لیس گے ، پھے لوگ ناراض ہوتے ہیں تو ہوں۔ اس پر حضرت علی میں ہوں۔ علی نے کہا: ہم اس کے بہائا ناراض میں ہوں۔ حضرت عثان نے انہیں اس قدر مارا کہ وہ حضرت عثان نے انہیں اس قدر مارا کہ وہ ہوگے۔ (حضرت عثان نے انہیں اس قدر مارا کہ وہ ہوگئے۔ (حضرت عثان نے انہیں اس قدر مارا کہ وہ ہوگئے۔ (حضرت عثان نے آئیں)۔

قبیلہ بنوسلیم کے ایک ایر انی موالی نے اس قبیلہ کی ایک عورت سے شادی کی۔ محمہ بن بشیر مدینہ گیا، اور مدینہ کی ایک عورت سے شادی کی۔ والی ایک ایک ایک بھیجا کہ ایر انی شخص کو دوسو کو ٹرے مارے جائیں، اُس کے سر اور چبرے کے بال اور ابر ومونڈ دیے گئے اور عورت کو طلاق دلوائی گئی۔ محمد بن بشیر نے اس کی مناسبت سے ایک قصیدہ کھاجو ابولفرج اصفہانی 176کی مشہور کتاب" الانخانی "میں درج ہے۔ اُن میں سے چندا شعار دیئے جارہے ہیں۔

قضيت بسنة وحكمت عدالاً \_ وليم ترث الحكومة من بعيد وفى الماء تين للمولى نكال \_ وفى سلب الحواجب والحدود اذا كافئتهم ببنات كسى \_ فهل يجد الموالى من مزيد فأى الحق انصف للموالى \_ من اصها برالعبيد الى اعبيد

(تم نے روایت اور عدل کے مطابق فیصلہ کیا ہے۔ شمصیں حکومت کسی غیر سے ورثے میں نہیں ملی۔ اُس موالی کو دوسو کوڑوں، ابرواور داڑھی مونڈھ کر ایک مثالی سز ادی۔ کیا کسر کی کی بیٹیاں اُن کے لیے کافی نہیں جو بیہ موالی مزید چاہتے ہیں۔ موالی کس چیز کے مستحق ہیں، ایک غلام کی شادی غلام سے )۔

<sup>176:</sup> ابوالفرج اصنبهانی ایک مصنف اور ادیب تنصے۔ عربی ادب میں وہ این درید، این الابناری اور محمد بن جریر الطبری کے شاگر دیتھے۔ اُن کی مشہور کتاب" سحتاب الأغانی" ہے۔ اس کے علاوہ اُنھول نے" مقاتل الطالبین"،"الاماء الشواعد" اور "الدربیات" نامی کتابیں لکھی بیں۔

نمونے کے طور پر ابن قتیبہ 177 کی کتاب" عیون الانعبار" سے ایک عبرت انگیز قصہ بیان کرتے ہوئے اس باب کوختم کرتے ہیں۔

ایک عرب قاضی کے پاس گیااور کہا: میر اباپ مر گیاہے اور اُس نے اپنی جائیداد دو بھائیوں اور ایک ہجین عرب قاضی کے پاس گیااور کہا: میر اباپ کا کتنا حصہ ہو گا؟۔ ہجین کے لفظ کا اطلاق اُن بیٹوں پر ہو تا تھا، جو ایک غیر عرب ماں (یا لونڈی) سے پیدا ہوئے ہوں، اُنھیں دو سرے بیٹوں کے مقابلے میں حقیر اور کمتر سمجھاجاتا تھا۔

قاضی نے جواب دیا:سید ھی بات ہے کہ تمام بھائیوں کوایک تہائی ملے گا۔

عرب نے کہا: آپ کوشائد ہمارے مسلے کی سمجھ نہیں آئی۔ ہم دوبھائی اور ایک ہجین ہے۔

قاضی نے کہا:ہر کسی کوبر ابر کا حصہ ملے گا۔

عرب سخت غصے میں کہا: یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایک ہمبین ہماری بر ابری کرے؟۔

قاضی نے کہا: خد اکا یہی حکم ہے۔

جری کی ابتدائی صدیوں کی تاریخ میں سیڑوں ایس کہانیاں دیکھی جاسکتی ہیں، جو اس حقیقت کا ثبوت ہیں کہ اسلام دوسری اقوام پر اقتدار حاصل کرنے اور اقتدار مسلط کرنے کا ایک ذریعہ تھا۔ چنانچہ قرآن میں جو احکامات اور نعلیمات درج ہیں، اُن پر عمل نہیں کیا گیا، اور زمانہ جاہلیت کا غرور اور بالا دست ہونے کا احساس اسلامی تاریخ میں مسلسل ظاہر ہو تارہا۔ اور انسان کی فضیلت کا بیر معیار" اُن آکر مگھ

<sup>177:</sup> ابن تُنتيبه مروزی دينوری ايک عالم دين اور اديب تھے۔وہ اير انی النسل تھے اور کو فديلس پيدا ہوئے۔ اُن کاباپ مرو کارہا کُثی تھا۔ انہوں نے دس جلدوں پر محيط "عيون الاٌ عنبام" ککھی۔

<sup>178:</sup> بجین کااصل معنی حرام زادہ یا کنیز کا بیٹا ہو تاہے۔

عِندَاللّٰه اَتَقاكُه " (اللّٰه كے نزديك تم ميں زيادہ عزت والاوہ ہے جو زيادہ پر ہيز گارہے ) غير عربوں كے سلط ميں فراموش كر ديا گيااور يهى وجہ ہے كہ شعوبية 179كا ظهور ہوا۔ اگر محمد بن عبداللّٰه كے اسلام اور بعد ميں ابو بكر وعمر وعلى كى روش كى پيروى كى جاتى توشعوبية ہر گزييد اند ہوتے۔

179: شعوبیہ یا شعوبیان وہ گروہ تھاجو عربوں پر مجمیوں کی برتری کا داعی تھا۔ بنوامیہ کے دور میں عرب نسل کی برتری کی پالیسی بہت عام ہو گئی تھی۔ عربوں کے لیے خاص کام مخصوص کیے جاتے تھے اور دوسری اقوام کے لیے تھیں اور البانت معمول کی بات بن چکی تھی۔ شعوبیوں کی اکثریت ایرانیوں پر مشتل تھی جو اس پالیسی کی مخالفت کرتے تھے۔ عبابی خلافت کے زمانے میں انتھیں اپنے خیالات اور عنوبوں کی اکثریت ایرانیوں کی فضیلت اور برتری کے متعلق کتابیں، رسائل اور نظمیں لکھنا شروع کئیں اور ایک نسل پر فخر اور عربوں کی تحقیر کا آغاز کر دیا۔ خصوصی طور پر انہوں نے دوسری سے چوتھی صدی جری تک اپنے افکار کی بہت شدت سے تبلیغ کی۔ متوکل کے ندماہ میں سے "خری مخدی"، "متوکل" جیسے ایرانی النسل ادیبوں اور شاعروں اور "بشار بن برد طمار ستانی" نے کافی کتابیں کھیں۔ معروف شعوبی مؤلف "سعید بن حمید بختان" ، جو ایرانی النسل ادیبوں اور شاعروں اور "بشار بن برد طمار ستانی" نے کافی کتابیں کھیں۔ معروف شعوبی مؤلف "سعید بن حمید بختان" ، جو ایرانی اشر افیہ سے تعلق رکھتا تھا، نے "انتصاف العجم من العدب"

## مال غنيمت

مغربی مفکرین کا ایک حصہ اسلام کو ایک مقامی واقعہ سمجھتا ہے اور اس کے بہت سارے احکامات کو ترقی یافتہ معاشر وں کے لیے نامناسب خیال کر تا ہے۔ جیسے کہ اُن کا کہنا ہے: دن میں پانچ مرتبہ وضو کرنا، نماز پڑھنا اور ہر نماز کے لیے مسجد جانا، قمری مہینوں کو سال کا ماخذ قرار دینا اور ایک مہینہ روزے رکھنا، نماز پڑھنا اور ہر نماز کے لیے مسجد جانا، قمری مہینوں کو سال کا ماخذ قرار دینا اور ایک مہینہ روزے رکھنا، یعنی پورادن، طلوع آفیاب سے غروب آفیاب تک ہر قسم کے اہم عمل سے اجتناب کرنا، جب کہ گرہ نماین کے اور نجے عرض البلد کی وجہ سے بعض ممالک میں دن کا دورانیہ بھی بیس گھنٹوں کا ہوتا ہے۔ اور کھنے کی تعلقین کرنے والے کو صرف جاز، اور وہ بھی صرف ساتویں صدی کے تجاز کے ماحول کا ہی پند تھا اور وہ دنا کی دیگر جگہوں سے مالکل بے خبر تھا۔

ای طرح سود پر قرضہ دینے اور کٹوتی کی ممانعت اقتصادی نمو اور سرمایہ کاری کے لیے ساز گار نہیں ہے۔ غلامی کی اجازت اور انسانوں سے جانوروں جیساسلوک، وراثت میں مر داور خواتین کے مابین عدم مساوات منطق کے خلاف ہے ، حالا تکہ عور تیں مر دوں سے زیادہ وراثت کی حقد ار ہیں، کیونکہ وہ معاشرے کے پیداواری عمل میں حصہ نہیں لیتیں اور دولت پیدا نہیں کر تیں۔ عور توں کی گواہی کو مر دسے آدھا قرار دینا انسانی حقوق کی خلاف ورزی ہے۔

چور کا ہاتھ کا ٹنا اور دوسری بارچوری کی صورت میں ایک پاؤل کاٹنے سے اپانچ، غیر فعال اور بے کار لوگوں کی تعداد میں اضافہ ہوتا ہے جو معاشرے کے لیے سود مند نہیں ہے۔ تعد ؓ دازواج، لونڈیوں کی لا محدود تعداد اور شوہر والی عور توں جو قیدی کے طور پر ہاتھ لگیں سے مباشرت کی اجازت 180، زنا کے متعلق یہودی شریعت کے احکام کی تائید اور اُنھیں اختیار کرتے ہوئے سنگساری کا حکم دینا انسان کے بنیادی حقوق سے مطابقت نہیں رکھتا۔ ایک شخص کو موت کے بعد اپنی املاک کے متعلق فیصلے سے روکنا اور اموال کی تقسیم کو ایک تہائی تک محدود رکھنا بنیادی طور ملکیت کے اصول بلکہ اسلامی شریعت کے اصول کے منافی ہے کہ جہاں فرمایا گیاہے: "النّاس مسلطون علی اموالحہ و انفسھم "(انسان کو اپنے لوگوں اور املاک پر حق ہو تا ہے)۔

اس فتم کے عیوب کی وجہ سے اُنھوں سے بیٹیجہ نکالا ہے کہ ایسا فد ہب آ فاقی اور دائی نہیں ہو سکتا۔ حبیبا کہ مشاہدات سے ثبوت ملتا ہے کہ ان میں سے بیشتر احکامات جیسے زنا کی سز استگساری، چور کے ہاتھ کاٹنا یا آنکھ کے بدلے آئکھ اور کان کے بدلے کان کے قصاص جیسے قوانین پر بہت سارے اسلامی ممالک میں عمل نہیں ہو تا 181۔ مزید سے کہ تمام اسلامی ممالک میں بنکوں نے سود کالین دین شروع کر دیا ہے۔ تو اب مغربی مفکرین چیسے ہوئے طنزیہ انداز میں جج کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ ایک بُت خانے کو بیت اللہ کانام دیا گیاہے اور چو تھی، یا نچویں اور چھٹی صدی کے بت پرستوں کی سیاہ پھر کو چومنے کی رسم کو اللہ کانام دیا گیاہے اور چوتھی، یا نچویں اور چھٹی صدی کے بت پرستوں کی سیاہ پھر کو چومنے کی رسم کو

<sup>180:</sup> ابوسعید غدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ و خین کے دن مقام اوطاس کی طرف ایک لفکر رواند کیا تو وہ نظر اپنے دہ شنوں سے ملے ، ان سے جنگ کی ، اور جنگ میں ان پر غالب رہے ، اور انحیس قیدی عور تیں ہاتھ لگیں ، تو ان کے شوہر وال کے مشرک ہونے کی وجہ سے بعض صحابہ کرام نے ان سے جماع کرنے میں حرج جانا، تواللہ تعالی نے اس سلسلہ میں یہ آیت مازل فرمائی:"والمحصنات میں النساء الاماملکت أیمانکھ "(اور (حرام کی گئیں) شوہر والی عور تیں مگروہ جو تحماری ملکیت میں آ جائیں: سورت النساء - 22 الاماملکت ایمانک کے حال ہیں جب ان کی عدت ختم ہوجائے۔ (سنن ابی وادو، کیاب ایکاح)۔

<sup>181:</sup> یاد رہے کہ دشتی نے "22سال" نامی اس کتاب کو ایر انی میں اسلامی حکومت بننے سے تقریباً دس سال پہلے ککھا تھا۔ ایر انی انقلاب کی کامیابی اور اللہ کی حکومت قائم ہونے کے بنتیج میں قصاص کے قانون کا پھر سے اجراء ہو گیا۔ دشتی اس امر کی پیش بنی نہیں کر سکے اور وہ نہیں جان پائے کہ جن عقائمہ کے خلاف اُنھوں نے قلم اٹھایا ہے، ایک دن وہ اُنھی عقائمہ کے بیر وکاروں کے ہاتھوں گر فقار ہوں گے۔

"شعائد الله" کہاجارہ ہے۔ مخضریہ کہ جج کے تمام مناسک شریعت کے منافی ہیں کہ جو شرک کی مخالف ہے اور اس بات کی دعوے دارہے کہ لوگوں کو زمانہ جالمیت کے تمام اوہام و خرافات سے نجات دلانا چاہتی ہے ۔ وہ اسے ایک قسم کی نسل پر ستی قرار دیتے ہیں اور اس بات کی مدعی ہیں کہ وہ مذہب دائمی و آفاقی ہو سکتا ہے جو انسانیت کی فلاح اور بھلائی کی طرف انسان کی راہنمائی کرے اور ہر قسم کے ملکی، قومی اور نسلی تعصب سے اجتناب کرے۔

وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ بہترین حل یہ ہوتا ہے کہ گہرے کھڈے کو پُر کیا جائے اور معاشرے میں جو فساد اور شر موجود ہے اُس کے خلاف اُٹھ کھڑا ہوا جائے۔ ایک ایس سرزمین جہاں قتل، راہزنی، دوسروں کے حقوق، مال اور ناموس کی پامالی رائج اور معمول کی بات تھی، وہاں اس قسم کے شدید عمل کے سواکوئی چارہ ہی نہیں تھا۔ قصاص، چور کے ہاتھ کا شے، زائی کوسٹسار کرنا جیسی سخت سزائیں ہی اس کا واحد علاج تھا۔ غلامی اُس دور کی تمام متمدن اقوام، اور اُن سے پہلے کی تمام اقوام میں خاص طور پر آشوریوں، کالدیوں اور رومیوں میں عام رہی ہے، لیکن اسلام میں بہت سے گناہوں کے کفارہ کے برلے میں، غلام کو آزادی دی جاتی ہے۔

جیسا کہ پندر ہویں باب "اسلام میں عورت" میں ذکر کیا گیا ہے کہ قبل اسلام کی عورت کی کوئی قدریا حیثیت نہیں تھی، حتیٰ کہ وہ مرنے والے کے ترکے کے طور پر وارث کو منتقل ہوتی تھی۔ عورت کے متعلق اسلامی قوانین ایک طرح کا انقلاب اور ترقی لپندانہ تبدیلی ہے۔ یہ بات مناسب نہیں کہ ساتویں صدی کے آغاز میں جاری ہونے والے احکامات اور قائدانہ طرز عمل کو انتیسویں یا ہیسویں صدی کے افکار اور معیار پر تولا جائے۔ مثلاً محمد سے یہ توقع کی جائے کہ غلامی کے سلسلے میں وہ ابراہیم لئکن جیسا کر دار اور کرتے۔

ان میں سے کئی اعتراضات کا جواب الٹے سوالیہ دلائل سے دیاجا سکتا ہے۔ حتیٰ کہ فکر اور عقیدہ کی آزادی جیسے اہم ترین مسکلے کی بھی یوں توجیہ کی جاسکتی ہے کہ مسلمانوں دوسری اقوام کو مغلوب کرنے کے بعد اسلام قبول کرنے یا جزیہ دینے کا انتخاب دیا کرتے تھے۔ ظاہر ہے کہ بیسویں صدی کے روشن خیالات کے مطابق یہ فعل مناسب یا عادلانہ نہیں ہے کہ لوگوں کو تلوار کے زور پر دین اسلام قبول کرنے پر مجبور کیاجائے۔ اور آج کے انسان کی سوچ اس بات کو قبول نہیں کر سکتی کہ خداوند تعالیٰ جزیرہ نماعر بے عربوں کو دوسر بے لوگوں کو ہدایت دینے پر مأمور کرے۔ علاوہ ازیں اگر خداکوشام، مصر اور ایران کے لوگوں کو دوسر بوگوں کو ہدایت دینے پر مأمور کرے۔ علاوہ ازیں اگر خداکوشام، مصر "یُفِیلُ مَن یَشاؤ وَیکھدی مَن یَشاؤ "جس کو چاہتا ہے گمر اہ کر تاہے اور جس کو چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے: فاطوب اور "یفیلُ مَن یَشاؤ وَیکھدی مَن یَشاؤ مَن مَالَک عَن بَیْنَیْتَ وَیکھی مَن حَیَّ عَن بَیْنَیْتَ "(جو ہلاک ہو د لیل سے ناطور کو وجے د لیل سے جے: الانفال ۔ 42) کے فقر ہے کے واضح معنی یہ ہیں کہ تلوار کی نوک ہلاک ہو اور جو جے د لیل سے جے: الانفال ۔ 42) کے فقر ہے کے واضح معنی یہ ہیں کہ تلوار کی نوک سے لوگوں کو ہدایت نہیں دی حاسی :

لگھ دینگھ ولی دین (تمہارے لیے تمہارادین ہے اور میرے لیے میر ادین)۔

یہ قرآنی نص ہے اور اس کی شہادت کے طور پر قرآن سے اسی مفہوم و مطالب کی دسیوں آیات پیش کی جاسکتی ہیں۔ اور یہ بات ہمیں اس جیرت انگیز نتیجے کی طرف لے جاتی ہے کہ یہ اصول، ایمان لاؤیا جزیہ اداکر و کا اصول جزیرہ نما عرب کے باسیوں کے لیے اپنایا گیا تھا۔ یہ فتح خیبر اور خصوصی طور پر فتح مَلّہ اور قریش کے ایمان لانے کے بعد کی بات ہے کہ حضور نے چاہا کہ جزیرہ نما عرب کو ایک سیاسی وحدت کی شکل دی جائے اور اسی وجہ سے ایک مستند حدیث کے مطابق فرمایا گیا تھا کہ جزیرہ نما عرب میں دو

مذاہب نہیں ہونے چاہیے 182۔ فتح ملّہ کے بعد سورت القوبَة کی آیت 28 نازل ہوتی ہے: "إِلَّمَا الْمُشْرِ كُونَ نَجُسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمُسْجِدَ الْحُرَامَةِ"۔ جس میں فرمایا گیا ہے: "مشرک تو پلید ہیں تو اس سال کے بعد وہ خانہ کعبہ کا پاس نہ جانے پائیں "۔ اسی سورت کے مضمون سے جو چند اور نکات سامنے آتے ہیں، وہ اسی بات پر دلالت کرتے ہیں کہ حضور اسلام کے جھنڈے تلے عربوں کی واحد سیاسی وحدت تشکیل وینے کا ارادہ رکھتے تھے۔ ان لوگوں کو قابو کرنے کے لیے شخی سے بیش آنے اور تشد د کے استعمال کا ذکر اسی سورت میں ماتا ہے:

ٱلاَعرابُ آشَنُّ كُفرَ أَوَنِفاقاً وَأَجدَى الرِّيعلَمُوا كُدُودَما أَنزَلَ اللَّهُ

( یہ بدّو کفرو نفاق کے معاملے میں بہت میں زیادہ سخت ہیں اور اس قابل ہیں کہ جو احکام اللہ نے اپنے رسول پر نازل فرمائے ہیں ان سے واقف نہ ہوں )۔

سورت الشُّعْرَاء كى آیت 198: "ولو نوّلناهٔ علی بَعضِ الاّعجَمین " (اور اگر ہم اسے کسی عجمی پر نازل کرتے)، بیں اسی بات كی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ غیر عرب لو گوں نے قر آن اور اس كے مندر جات کو بہتر طور پر سمجھا اور اسے پہلے قبول كرلیا۔ مغربی مفكرین نے جوسب اعتراضات وارد کیے ہیں اُن بیں سے دوموضوع ایسے ہیں جن کا تقریباً جواب نہیں دیاجا سكتا۔ ایک یہ کہ عقلی طور پر بات نا قابل فہم اور نا قابل تصدیق ہے کہ خدانے تجازے عربوں کو تلوار تھا كر لو گوں كی تہذیب وتربیت پر مامور کیا کہ وہ

<sup>182:</sup> عمرین خطاب رضی الله عندے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: "اگریٹس زندہ رہاتو انشاءالله جزیرہ عرب سے یہود و نصار کی کو نکال باہر کر دوں گا"۔ (سنن ترندی)۔ حضور کی زندگی میں ایسانہ ہوسکا، کیکن عمر بن خطاب نے اپنے دور میں یہودیوں اور عیسائیوں کو جزیرہ عرب سے جلاوطن کر کے حضور کی اس خواہش کو پوراکیا۔

د نیا کو وحدانیت سکھائیں۔ چو نکہ اس دعوے پریقین کرنامشکل ہے لہذاہم دوسرے نکتے کی طرف آتے ہیں کہ اقتصادی عوامل کی وجہ سے وہ دنیا کو فتح کرنے نکلے۔

پہلے اعتراض کے جواب میں یہ سوچا جا سکتا ہے کہ تلوار کے زور پر اسلام قبول کروانے کا طریقہ کار صرف عرب کے لیے مخصوص تھااور جیسا کہ تاریخی واقعات سے ظاہر ہو تاہے کہ اس طریقہ کار کے بغیر یہ ممکن نہیں تھا کہ اسلام اپنے پاؤل جمایا تا۔ لیکن دوسرے اعتراض کے بارے میں مثبت نقطہ نظر اور تاریخی واقعات کی کھوج سے انسان اس نتیجے پر پہنچتاہے کہ مال غنیمت عربوں کو عرب کی حدود سے باہر کھینچ کے گیا۔

پچھے باب میں ہم دیکھ بچے ہیں کہ حضور کی وفات سے لے کر بعد کے تمام تاریخی واقعات ریاستی اقتدار اور حاکمیت کی خواہش کے نتیج میں رو نماہوئے، اسی طرح دو سروں کی دولت حاصل کرنے کی خواہش نے عربوں کو دنیا فتح کرنے کی طرف راغب کیا۔ ایک خشک اور بنجر زمین پر ان متشد دلو گوں کا گزارہ بہت مشکل سے ہو تا تھا۔ اُن کی سر حدول کے اُس پار زر خیز اور سر سبز زمینیں، ضروریات زندگی سے بھرے آباد شہر، مختلف نعمتیں اور آسائشیں موجود تھیں جو نظروں کو خیرہ کرتی تھیں۔ لیکن افسوس کہ بیر سبز آباد زمینیں طاقتور ایرانی اور رومی حکومتوں کی تھیں اور بے چارے مشی بھر، خالی ہاتھ اور بیان میں رہنے والے ان لوگوں کے پاس اُنھیں حاصل کرنے کا کوئی ذریعہ نہیں تھا۔ لیکن اسلام نے بیابان میں رہنے والے ان لوگوں کے پاس اُنھیں حاصل کرنے کا کوئی ذریعہ نہیں تھا۔ لیکن اسلام نے جمع کیا جس سے بھر اہوا بچوم ایک طاقتور وحدت کی صورت میں سامنے آیا اور یوں ایک ناممکن ممکن عیں تیدیل ہو گیا۔

یہ غریب لوگ جوخود سے کمزور ایک قبیلے پر حملہ کرتے اور اُن کے دو تین سواونٹ چھین کر اپنے لا کی کی بیاس بجھاتے تھے۔ اب وہ ایک ایسی طاقتور وحدت بن چکے تھے جو بہت بڑے غنائم ، زر خیز اور نعتوں سے معمور زمینوں، سفید اور خوبصورت عور توں، مال و دولت اور بے شار مویشیوں کو حاصل کر سکتے

یہ لوگ جو چھوٹے سے فائدے کی خاطر اپنی جان کو خطرے میں ڈالتے تھے اور اپنی مادی اور روحانی تفکی کوسیر اب کرنے کے لیے موت سے بھی نہیں ڈرتے تھے۔ اب اسلام کے جھنڈے تلے وہ بے شار غنائم کے حصول کی طرف گامزن تھے اور اس اقدام کے دوران وہ اگر قتل کریں تو جنت میں جائیں گے اور اگر قتل ہو جائیں تو بھی جنت میں جائیں گے ، اس عقیدے نے اُن کی اہم روحانی بیاس کو سیر اب کیا۔

کیونکہ یہ فخر اور بالادستی کے بھوکے تھے۔ قبیلہ تمیم نے تغلب پر، یا اوس نے خزر ت پر، یا ثقیف نے بنو غطفان پر حملے پر فخر کرنے کی بجائے اب ان سب نے مل کرشام اور عراق کی جانب رخ کر لیا تھا۔

بنیادی طور پر مال غنیمت اسلام کے جڑ کپڑنے اور مسلمانوں کی جمعیت کی مضبوطی کی اساس تھی۔ جیسا کہ بزرہویں باب میں "مستقکم معیشت کا قیام" کے عنوان کے تحت ذکر ہو چکا ہے۔ سریہ نخلہ یعنی قریش کے بارہویں باب میں "مستقکم معیشت کا قیام" کے عنوان کے تحت ذکر ہو چکا ہے۔ سریہ نخلہ یعنی قریش کے تارتی قافلے کولوٹے نے ہجری کے دو سرے سال مسلمانوں کی حیثیت کو سنجالا دیا۔ اس کے بعد بنو تفیر اور بنو قریظ کی تمام جائیداد کے ہاتھ لگنے سے مسلمانوں کی میشیت کو سنجالا دیا۔ اس کے بعد بنو نفیر اور بنو قریظ کی تمام جائیداد کے ہاتھ لگنے سے مسلمانوں کی میشوت حال کو بہت استفکام ملا۔

سورت القَتْح كى آيت 15 ميں عربوں كى مال غنيمت كى تجھے والى بياس كى طرف يوں ذكر كيا گيا ہے:

سَيقُولُ الْمُحَلِّقُونَ إِذَا انْطَلَقَتُمُ إِلَى مَعَانِمَ لِتَأْخُذُوْهَا زَرُوْنَا نَتَّبِعُكُمُ

(جب تم مال غنیمت حاصل کرنے کے لیے جانے لگو گے تو یہ پیچھے چھوڑے جانے والے لوگ تم سے ضرور کہیں گے کہ ہمیں بھی اپنے ساتھ چلنے دو)۔ اور قر آن میں خدانے بہت واضح انداز میں مسلمانوں سے "مَعَاَنِهَ کَیْدِیْوَ اَ کاوعدہ کیا ہوا ہے۔ یہ عرب کہتے ہیں: "چلو ہم بھی اُس کے پیچھے چلتے ہیں اور مال غنیمت حاصل کرتے ہیں "۔ای جنگ میں حضور نے بنو غطفان جو کہ خیبر کے یہودیوں کے حلیف تھے، کو مال غنیمت میں حصہ دینے کا وعدہ کیا تھا بشر طیکہ وہ یہودیوں کی مدرسے ہاتھ کھینج لیں۔

ہجرت کے دس سالوں میں اس قسم کے در جنوں واقعات دیکھنے میں آتے ہیں جن میں عربوں کا مال غنیمت کے حصول کے سلسلے میں جوش و خروش نظر آتا ہے۔ قبیلہ ہوازن کی شکست کے بعد مال غنیمت کی تقسیم کے وقت قریثی سر داروں اور انصار کے در میان ناراضگی کاذکر پچھلے ایک باب میں ہو چکا ہے۔ ایسے واقعات عربوں کی مال غنیمت کے سلسلے میں سوچوں اور عادات پر بخوبی روشنی ڈالتے ہیں اور ساتھ ہی حضور کی اپنی قوم کی سوچوں ہے آگاہی اور ادراک کو واضح کرتے ہیں۔

ایک اہم نکتہ جس کا اضافہ کرناضروری ہے، وہ یہ ہے کہ حضور کا اِن وسائل کا حصول، قافلوں کولوٹے کی اجازت دینے یا یہودیوں کا قلع قمع کرنے کا مقصد عربوں کی مال اندوزی کی حرص سے برتر تھا۔ وہ ایک سیاسی آدمی تھے اور اہل سیاست کے نزدیک اگر مقصد ناپندیدہ نہ ہو تو اُس کے لیے تمام ذرائع استعال کیے جاسکتے ہیں یعنی ''الغایات تدین المبادئ'' (مطلوبہ نتائج کسی بھی فعل کا جو از ہیں )۔

وہ چاہتے تھے کہ اسلام اپنے پاؤں جمائے۔وہ شرک اور نفاق کو ختم کرکے اسلام کے حجنڈے تلے ایک عرب ریاست کی تشکیل کے خواہاں تھے. چنانچہ اس ارفع و عظیم مقصد کے حصول کی خاطر تمام اقد امات جائز تھے۔ان حملوں اور غزوات کے نتیج میں اُن وقتوں میں ایک چھوٹی سے جماعت وجو دمیں آئی۔ ایساذاتی فوائد کے حصول کے لیے نہیں کیا گیا تھا۔

حضور خود بہت ہی قناعت کی زندگی بسر کرتے تھے، حتیٰ کہ بنو قریظہ کے علاقے پر قبضہ کرنے کے دوران جب بہت زیادہ مال غنیمت ہاتھ لگا، تو آپ کی بیویوں نے زیادہ نفقہ دینے کا مطالبہ کر دیا۔ لیکن

حضور نے اُن کے مطالبے کو پورانہ کیا، اور اُنھیں اُسی نفقے پر قناعت کرنے یا طلاق لینے میں انتخاب کرنے کا کہا۔

حضور کی پیروی میں بڑے صحابیوں نے بھی قناعت کی زندگی بسر کی اور دولت کے لالج کو اپنے او پر حاوی نہ ہونے دیا۔ لیکن اُن کی رحلت کے بعد خصوصی طور پر جب اسلامی فتوحات جزیرہ نما عرب سے باہر تک جا پہنچیں اور مال غنیمت کی کثیر تعداد مدینہ پہنچی تومال و دولت کے لالج نے نے اکثریت پر غلبہ پالیا۔ دوسرے خلیفہ عمر نے احتیاط کا دامن ہاتھ سے جانے نہ دیا۔ اُنھوں نے سر کر دہ مہاجرین، انصار اور مدینہ میں وظیفہ کے دوسرے حقد اروں کے در میان مال غنیمت کی تقسیم میں اعتدال اختیار کیا، اور اس میں عدل وانصاف سے کام لیا۔ وہ نہیں چا ہتے تھے کہ لوگ حضور کی طرز زندگی سے دور ہوں اور وہ خود میں عبی زیدانہ زندگی گزارتے تھے۔

سالم نامی آزاد کردہ غلام کہتے ہیں: "خلافت کے دوران عمر کے لباس یعنی ٹوپی و عمامہ سے جو توں تک کی قیت چودہ درہم سے زیادہ نہیں بڑھی تھی جب کہ خلافت سے پہلے وہ چالیس درہم کالباس پہنا کرتے تھے"۔۔

اس ضمن میں اُن کی سخت گیری کا بید عالم تھا کہ طبری نے لکھا ہے: "خلافت کے آخری ایام میں لوگ اُن سے تنگ آئے ہوئے تھے اور اس عدم اطمینان کی خبر اُن کے کانوں تک پینچی۔ ایک روزوہ منبر پر گئے اور بہت سخت تقریر کی: "میں نے اسلام کی جڑوں کو مضبوط کرنے کی کوشش کی ہے، اب بیہ تواناہو چکا ہے اور قریش اب بیہ چاہتے ہیں کہ خد اکامال خدا کے بندوں کے منہ سے نکال لیں لیکن جب تک خطاب کا بیٹازندہ ہے ایسا نہیں ہوگا۔ میں راستے میں کھڑ اہو کر قریش کوروکوں گا کہ وہ راہ راست سے منحرف نہ ہوں اور جہنم کی آگ میں داخل نہ ہوں "۔

ای باب میں طبری دوبارہ لکھتے ہیں: "سر کردہ مہاجرین اُن کی اجازت کے بغیر مدینہ نہیں چھوڑ سکتے تھے اور اگر کسی کو اجازت دی تو وہ کم عرصے کے لیے تجاز کے سفر کی تھی۔ کیونکہ اُن کا خیال تھا کہ ان کے مفتوحہ علا توں میں جانے سے اسلامی معاشر ہے کی وحدت کو خطرہ لاحق ہو جائے گا۔ حتیٰ کہ اگر کوئی سر کردہ صحابی چاہتا تھا کہ باہر کسی جنگ میں حصہ لے، تو عمر اُسے کہتے تھے کہ رسول کی ہمراہی میں جو جنگیں تم نے لڑی ہیں وہ تمھارے لیے کافی ہیں۔ تمھارے لیے بہتر ہے کہ نہ تم ہیر ونی دنیا دیکھو اور نہ دنیا حتمیں دیکھے "۔

روشن خیال مصری دانشور ڈاکٹر طلاحسین عمر کی سخت گیری کی وضاحت اور توضیح کرتے ہوئے "الفتنة الکبری" میں لکھتے ہیں: "عمر قریش کے سلسلے میں بہت فکر مند تھے کیونکہ وہ اپنے لوگوں کی ذہنیت سے واقف تھے کہ یہ انتہا درجے کے جاہ طلب اور مال کی حرص میں مبتلا ہیں۔ قریش اپنے آپ کو دوسر سے قبائل کا تاب انثر ف سمجھتے تھے کیونکہ کعبہ کے امور کی تولیت اُن کے پاس تھی۔ خانہ کعبہ عرب قبائل کا قبلہ اور اُن کے مشہور بتوں کا مسکن تھا۔ در حقیقت قریش ان عربوں کے دینی عقائد اور عادات کو استعمال کرتے تھے اور یوں وہ امیر ترین قبیلہ بن چکے تھے۔ ملہ کے اطر اف میں امن وامان کی وجہ سے تجارت پروان چڑھی جس سے وہ اس میدان میں غالب حیثیت اختیار کرگئے۔

عمر جانتے تھے کہ کعبہ اُن کے قبیلے کے لیے و قار کا باعث اور مال کمانے کا ذریعہ ہے و گرنہ یہ بتوں پر عقیدہ نہ رکھتے۔ اور اب جب کہ یہ اسلام لا چکے ہیں تواس لیے کہ ان کے پاس کوئی اور چارہ نہیں تھا، اور محمد کی فتح کے بعد یہ مسلمانوں کے ڈرسے مسلمان ہوئے تھے۔ حتیٰ کہ یہ مسلمانوں کی جمعیت میں شامل ہوئے کو بھی ایک قسم کا جواء اور مخاطرہ (Risk) سیحھتے تھے۔ لہذا ایسے منفعت جو اور موقع پرست لوگوں کو کھلا میدان نہیں دینا چاہے ہے تھے "۔

عمر کے قتل کے بعد کے واقعات سے ظاہر ہو تا ہے کہ وہ کتنے روش خیال اور صائب نظر انسان تھے۔ اگرچہ اُن کی وصیت کی وجہ سے عثان نے اُن کے مقرر کر دہ عمال کو اپنے عہدوں پر بحال رکھا اور ایک سال بعد اُن میں تبدیلیاں لائے۔ لیکن اپنی خلافت کے آغاز میں ہی اُٹھوں نے مہاجرین اور انسار کے لیے بخشش اور نواز شوں کے سلسلے میں بیت المال کے دروازے کھول دیئے اور ان کے وظا نف میں سو گنااضافہ کر دیا۔

اگرچہ خلیفہ سوم نے اپنی ذاتی زندگی میں اپنے پیشر و دونوں خلفاء کی روش سے تجاوز نہیں کیا اور بیت المال سے اپنے لیے کسی خصوصی استفادہ کو روا نہیں رکھا۔ لیکن اُن کی ناجائز عنایات نے لوگوں کے سینوں میں حرص وطمع کی آگ کو بھڑ کایا۔ اور زہد اور دنیاوی مال سے بے اعتنائی کے اصول کا خاتمہ کر دیا۔

عمر مقتذر ترین خلفاء میں سے ایک ہونے کے علاوہ پہلے خلیفہ تھے جنھیں مسلمانوں نے "امیر المؤمنین" کا خطاب دیا۔ اس کے باوجو د جیسا کہ ہم نے کہا ہے کہ اُن کے ممامہ سے لے کر جو توں تک کے لباس کی قیت 14 در ہم سے زیادہ نہیں تھی۔

علی بن ابوطالب کازہد بھی بدیہی ہے جس پر دوست و دشمن کا اتفاق ہے۔ اُن کے لباس پر اس قدر پیوند گے ہوتے تھے کہ اُن پیوندوں کو دیکھ کر خود حضور شر مندگی محسوس کرتے تھے۔ اُنھوں نے اپنے بھائی عقیل جو قرض کی ادائیگی کے لیے بیت المال سے مالی امداد کا تقاضا کر رہے تھے، کو اس غصے اور در شتی سے جو اب دیا کہ وہ مجبور ہو کر اُن کے دشمن معاویہ بن ابوسفیان سے جاکر مل گئے۔ اور یہ عربوں کی مال کی حرص اور لالج کی ایک اور مثال ہے۔

سعد بن ابوو قاص جو ہزرگ ترین صحابہ میں سے ایک، عشرہ مبشرہ میں سے ایک، جن کا شار اسلام لانے والے اوّلین لو گول میں ہو تاہے، وہ اُن چھ لو گول میں سے ایک تھے جنہیں عمر بن خطاب نے خلافت کا تعین کرنے والی شور کی میں جگہ دی تھی، چنانچہ فطری طور پر وہ خلافت کے امید وار تھے۔ انہیں فارس کا جنگجو بھی کہا جاتا ہے کیوں کہ وہ فاتح عراق تھے۔ عمر کے دور خلافت میں وہ کو فیہ اور مدائن کے حاکم رہے۔ تاہم جب اُنھوں نے 55 ہجری میں مدینہ میں اپنے عقیق نامی محل میں وفات پائی تو اُنھوں نے اپنے چھیے دوسے تین لاکھ درہم کاتر کہ چھوڑا۔

اس بات کو فراموش نہیں کرنا چا ہیے کہ ابن سعد اُسی بزرگ صحابی کے بیٹے تتے جو 61 ہجری میں عبید اللہ بن زیادہ کی جگہ رے کے حاکم مقرر ہوئے۔ لیکن ابن زیادہ نے انہیں پابند کیا کہ وہ اُس لشکر کی قیادت کریں گے جے حسین بن علی کاراستہ رو کناہو گا اور اُنھیں پزید بن معاویہ کی بیعت پر مجبور کرناہو گا وگر نہ اُن سے جنگ کرناہو گی۔ ابن سعد شروع میں اس مہم کو قبول کرنے سے گریزاں شے اور رات کو اپنے پچھے لوگوں کے ساتھ بیٹھے۔ اور ہر کسی نے اُنھیں اس کو قبول کرنے سے رو کا اور کہا: سعد بن ابو و قاص جیسے معتبر صحابی کے بیٹے کے لیے یہ مناسب نہیں ہے کہ وہ نو اسہ ورسول کے ساتھ لڑائی کے لیے اٹھی کھڑا ہو۔ لیکن چونکہ ابن زیادہ اس مسئلے پر بہت سنجیدہ تھا اور اُس نے حتمی طور پر ابن سعد سے کہا کہ وہ اُسے حسین بن علی سے جنگ کے لیے بھیجنا چاہتا ہے۔ اُنھیں رے کی حکومت کی امید میں مجبوراً یہ قبول کرنا پڑا۔ اور جب اُن کا سامنا حسین بن علی سے ہوا تو اُنھوں نے خود کو صلح جو کی اور نصیحتوں تک محد ودر کھا اور تین روز تک کو حش کی کہ حسین بن علی سے ہوا تو اُنھوں نے خود کو صلح جو کی اور نصیحتوں تک محد ودر کھا اور تین روز تک کو حش کی کہ حسین بن علی یزید کی خلافت کو تسلیم کرتے ہوئے بیعت کر لیں۔ اور جب یہ مذاکرات طوالت اختیار کرگئے اور ابن زیادہ کو خطرہ محسوس ہوا کہ کہیں اسلامی حسیت محد ورشر افت ابن سعد کے مزاج پر غلیہ حاصل نہ کرلے۔ اور وہ حسین بن علی سے نہ مل جائیں تو اُس نے مجبور کی میالاری سے درطر ف کرے خود لشکر کی سالاری سنصال ہے کام لے قودہ اُسے لشکر کی سالاری سے برطر ف کر کے خود لشکر کی سالاری سنصال ہے۔

ابن سعد نے جب بید دیکھا تواہی باپ کی اسلامی خدمات کو فراموش کر دیا، اور رسول کے خاندان کے احترام کوایک طرف بھینکا، اور ہر قشم کے دینی واخلاقی اصول اور حق وباطل کے فرق پررے کی حکومت کو ترجیح دی۔

طلحہ بن عبیداللہ ایک اور بزرگ صحابی اور عشرہ مبشرہ میں سے ایک تھے۔ اسی لیے خلیفہ کا فیصلہ کرنے کے لیے عمر کی وصیت کے مطابق جب شور کی تنظیمل ہوئی تو فطری طور طلحہ بھی خلافت کے امیدوار سے حیر کی موت کے وقت طلحہ مدینہ میں موجود نہیں تھے چنانچہ اُن کی غیر موجود گی میں شور کی تنظیمل ہوئی اور خلیفہ کا انتخاب بھی اُن کی رائے کے بغیر ہوا۔ جب وہ مدینہ والیس آئے تو اُنھوں نے اس فیصلے کو جبول کرنے سے انکار کر دیا اور عثمان کی بیعت نہیں گی۔ عثمان خود اُن کے گھر گے اور کہا کہ اگر تم خلافت چاہتے ہو تو میں خلافت چھوڑنے کو تیار ہوں۔ طلحہ نے اپناارادہ بدل لیا اور عثمان کی بیعت کر لی۔ اس کے بدلے عثمان نے اُنھیں بیت المال سے پچاس ہز ار در ہم کا قرضہ دیا لیکن بعد میں اس رقم کو واپس نہیں لیا گیا اور اسے بزر گی اور بیعت کر نے کے معاوضے میں شار کر لیا گیا۔

اس کے بعد طلحہ عثمان کے قریبی ترین اور مخلص دوستوں میں سے ایک ہو گئے۔ حدید کہ اُن کے در میان ایک بیج اور شرائی (خرید و فروخت) کا قول ہوا ، جس کے مطابق اگر طلحہ کی عراق میں کوئی در میان ایک بیج اور شرائی (خرید و فروخت) کا قول ہوا ، جس کے مطابق اگر طلحہ کی عراق میں کوئی جائید ادیا سرمایہ ہو اور طلحہ اُسے مصریا تجاز منتقل کرناچاہتے ہوں تو عثمان ایساکر دیتے تھے۔ اور اگروہ اپنی املاک کو خلافت اسلامی کے کسی علاقے میں تبدیل کرناچاہتے تھے تو عثمان ایک دم سے ایساکر دیتے تھے۔ جب عثمان کی خلافت کے خلاف آواز بلند ہوئی تو یہی طلحہ تھے جھوں نے اُن کا ساتھ دیا، لیکن جو سے بیان کی عثمان کی خلافت نے زور پیٹر اتو یہ وہی طلحہ تھے جھوں نے عثمان کا ساتھ چھوڑ دیا۔ اور عبرت انگیز بات یہ ہے کہ جب عثمان کے گھر کا محاصرہ ہوا تو وہ بھی باغیوں کے ہمراہ اور ہمنوا تھے۔ شاکدا تی وجہ سے جیسا کہ میں نے کہیں پڑھا ہے ، جنگ جمل میں مروان بن تھم جوخود بھی علی کے دشمنوں میں

سے تھا، کے ہاتھوں طلحہ قبل ہوئے۔ قبل کے بعد مروان نے کہا۔ میں عثان کے خون کا اب کسی سے مطالبہ نہیں کرتا۔

اگرچہ قبول اسلام سے پہلے طلحہ امیر نہیں تھے اور عمر بن خطاب کی خلافت کے آخر میں بھی وہ متوسط الحال تھے۔موت کے وقت اُن کے ترکہ کا تخمینہ تین کروڑ در ہم لگایاجا تا ہے۔ جن میں دو کروڑ بیس لاکھ در ہم ، دولا کھ دینار نقد اور باقی غیر منقولہ جائیداد اور مولیثی تھے۔ ایک اور روایت میں اُن کے ہاں چڑے کے 100 تھیلے بر آمد ہوئے اور ہر ایک میں تین قنطار 183 خالص سونا تھا۔

زبیر بن العوام بھی معزز صحابی، عشرہ مبشرہ میں سے ایک، حضور کے بھو بھی زاد بھائی اور دوسرے حوالوں سے بھی حضور سے منسوب تھے۔ بہت زیادہ جنگوں اور غزوات میں شرکت کی اور حضور انہیں اپناحواری کہتے تھے۔ وہ بھی اُن چھ لوگوں میں سے تھے جنہیں عمر بن خطاب نے خلافت کے لیے نامز د کیا اور شور کی کار کن متعین کیا۔ خلیفہ سوم نے آئھیں بھی بیت المال سے چھ لا کھ در ہم دیئے۔ وہ خود نہیں جانتے تھے کہ اتنی بڑی رقم کو لے کر وہ اس کا کیا کریں گے۔ اُن کے بعض دوستوں نے اُن کی راہنمائی کی کہ اس رقم کو وہ مختلف شہر وں میں گھر اور جائیداد خرید کر صرف کریں۔ چنانچہ مرتے وقت اُن کی مناس قم کو وہ مختلف شہر وں میں گھر اور جائیداد خرید کر صرف کریں۔ چنانچہ مرتے وقت اُن کے فسطاط، بھر ہاور کو فیہ میں گئ گھر اور بڑی جائیداد یں تھیں۔ مدینہ میں بھی اُن کے گیارہ گھر تھے جن میں کرایہ دار رہتے تھے، اور تخمینے کے مطابق انہوں نے تین کروڑ باون لا کھ سے پانچ کروڑ ہیں لا کھ کی جائیداد چھوڑی۔ طبقات ابن سعد 184 میں بیان کیا گیا ہے۔ کہ زبیر یہ پند نہیں کرتے تھے کہ کی کوئی اپنا سرمایہ اُن کے پاس بطور امانت رکھے۔ کیونکہ اپنے فرط زبدکی وجہ سے وہ ڈرتے تھے کہ کی

<sup>183:</sup>ایک قنطار سو رطل کاہو تاہے۔

<sup>184:</sup> طبقات ائن سعد کے مؤلف محمد بن سعد البصری ہیں۔ وہ مشہور مسلمان مورخ محمد بن عمر واقد ی کے شاگر دیتھے۔ محمد بن سعد کا انتقال 823ء میں ہوا

حادثے کی وجہ سے وہ مال ضائع ہو جائے، جس سے کسی انسان کے ساتھ زیادتی ہو جائے۔ اور اگر کوئی اصرار کرے تو ہ اُن کامال بطور قرض لیتے تھے۔ کیونکہ اس صورت میں وہ اُس سرمائے کو اپنے مال کے طور استعال کر کے منافع حاصل کر سکتے تھے۔ اور اُن کی موت کے بعد اُن کے ور ثاء قرض کی رقم واپس کرنا تھی۔ اُنھوں نے اپنی موت کے وقت دولا کھ در ہم کا قرض چھوڑا ہو اُن کے بیٹوں نے چکایا۔ عبد الرحمٰن بن عوف بھی عشرہ مبشرہ اور خلیفہ کے تعین کرنے والی عمر کی شور کی کے اراکین میں سے عبد الرحمٰن بن عوف بھی عشرہ مبشرہ اور خلیفہ کے تعین کرنے والی عمر کی شور کی کے اراکین میں سے ایک تھے، حضور کی لطف وعنایت سے بہرہ مند ہونے کے علاوہ ابو بکر و عمر کے بھی معتمد تھے۔ پیٹے کے لخاظ سے تاجر اور کامیاب انسان تھے۔ وہ نہ صرف بے بضاعت نہیں تھے بلکہ بھلائی کے کامول میں بڑھ کی خرچہ کر حصہ لیتے تھے۔ لیکن اُنھوں نے جو دولت چھوڑی ، وہ مدینہ کے بازار میں خرید و فروخت سے چڑھ کر حصہ لیتے تھے۔ لیکن اُنھوں نے جو دولت چھوڑی ، وہ مدینہ کے بازار میں خرید و فروخت سے تناسب نہیں رکھتی تھی۔ اُن کی موت کے وقت اُن کی چار بیویاں تھیں اور ہر بیوی کو اسی ہز ار برا کے ایاں جنھیں اُنھوں نے خدا کی راہ ویٹ اور تین ہز ار بریاں جنھیں اُنھوں نے خدا کی راہ میں صدقہ کرنے کی وصیت کی۔ 18

185: سحابہ نے جائیداد اور مال اچھا خاصا پیدا کر لیا تھا۔ خود حضرت عثان کے خان کے پاس جس دن آپ کی شہادت کا اندوہ بناک واقعہ چیش آیا تھا، ڈیڑھ لا کھ دینار اور دس لا کھ درہم تھے۔ اور وادی قربی اور جنین وغیرہ میں آپ کی جائیداد دولا کھ دینار کھی اور آپ نے ایک ہڑا رکھی آیا تھا، ڈیڑھ لا کھ دینار تھی اور آپ نے ایک ہڑا رکھی آتے ہزار کھی اور آپ نے ایک ہڑا رکھی گئی۔ اور گھوڑے اور ایک ہڑا رلونڈیاں چھوڑے تھے۔ حضرت زبیر کے ایک ترکہ کی قیمت پچاں لا کھ دینار تھی اور مرا آتے کو آئی میں اس سے کھوڑے اور ایک ہڑا راد وینڈیاں چھوڑی تھیں۔ حضرت طلحہ کی عراق سے روزاند آمدنی ایک ہڑا ردینار تھی اور مرا آتے کو آئی میں اس سے کھی زیادہ تھی اور آپ ایک ہڑا رادونؤں اور دس ہڑا را ہر بول کے مالک تھے۔ آپ کی وفات کے بعد آپ کے ترکہ کا چو تھا حصہ چوراس ہڑا رادیک پہنچا تھا اور حضرت زبیر نے اپنی ممار تیں ایم رکھی تھوڑے تھے اور ایک لا کھ کی جائیداد تھی چھوڑی تھی۔ حضرت زبیر نے اپنی ممار تیں بھر ہ مصر، کو فد اور اسکندر سے میں بنوار تھی تھیں۔ اس طرح حضرت طعرت مقد نے اپنا گھر تھا ایک کرکئ سے بنوالیا تھا اور مدینہ میں بھی ایک پر انا گھر تھا جے تروا کر از سر نوچ ہے وہ اینیوں اور ساگواں کی کلڑی سے بنوالیا تھا۔ حضرت مقد ارنے اپنا گھر میں ایک پر انا گھر تھا جے تروا کر از سر نوچ ہے وہ اینیوں اور ساگواں کی کلڑی سے بنوالیا تھی دھی تھی تھی تھی دینیا تھی میں تھی ہیں۔ بنوالیا تھا جس کے اور کنگرے تھے۔ حضرت مقد ارنے اپنا گھر میں بیا تھی تھی۔ حضرت مقد ارنے اپنا گھر میں بیا گھر تھا ہے تروا کی تھا جس کے اور کنگرے تھے۔ حضرت مقد ارنے اپنا گھر میں بیا کی تھی دینا کی تھی تھیں۔ بنوالیا تھا جس کے اور کنگرے تھے۔ حضرت مقد ارنے اپنا گھر میں بھی تھیں۔

تیسرے خلیفہ کے زمانے میں حکیم بن حزام جیسے لوگ کم یاب ہو گئے تھے جھوں نے بیت المال سے ایک بھی دینار قبول نہ کیااور جب مہاجرین اور انصار میں وظیفے تقسیم ہور ہے تھے تو اُنھوں نے اسے لینے سے انکار کر دیا۔ ابو ذر غفاری نے معاویہ کے سامنے یہ آیت نثر ریفی پڑھی:

الَّذِيْنَ يَكُنِزُوْنَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنْفِقُوْهَا فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَنَابٍ اَلِيْهِ \_ (جولوگ سونا اور چاندی جمع کرتے ہیں اور اس کو خدا کے رہتے میں خرچ نہیں کرتے۔ان کو اس دن عذاب الیم کی خبر سُنا دو: التّو یَقہ \_ 9 )۔

اُن کاماننا تھا کہ تمام مسلمانوں پر فرض ہے کہ وہ چاندی اور سونے کو ذخیرہ نہ کریں۔ بلکہ اُسے خدا کی راہ میں خرچ کریں۔ اُنھیں ایک غیر مطلوب اور شر انگیز انسان قرار دیا گیااور عثان کی اجازت سے معاویہ نے اُنھیں شام سے مدینہ بھیج دیا۔ اور یہی کلمہ حق اُنھوں نے جب خلیفہ سوم کے سامنے ادا کیا تو آنہیں کو ڈوں سے بیٹیا گیااور بعد میں ایک ویران صحر امیں جلاوطن کر دیا گیا جہاں رسول کے اس زاہد ومومن صحابی نے جان آفرین کے سیر دکی۔

چند محد و دلوگوں کے علاوہ ہر کوئی دولت کی خاطر جدوجہد میں مصروف تھا، اور دولت کالا کیے ہر کسی کے مزاج پر غالب آ گیا تھا۔ حتی کہ "جناب" نامی ایک بے حسب و نسب اور بیکار آ دمی جو ملّه میں سامان ڈھونے اور حمالی 186 کاکام کیا کرتا تھا۔ جبوہ کوفہ میں مرا اتوائس کی صند و تجی میں سے چالیس ہز ار درہم

392

کر ایااور اس کے اندر اور باہر چونے کا پلاستر کر ایا۔ اس طرح علی بن منبہ نے پیچاں ہز ار اشر فیاں چھوڑی اور جائداو و غیرہ چھوڑی جو تنین لاکھ درہم کے لگ مجگ متی۔ (مقدمہ: ابن خلدون)۔

<sup>186:</sup> قُلَى، باربر دارى كاكام كرنے والا

نکلے۔ جنگجوؤں کومال غنیمت میں سے حصہ ملتا تھا، اور امن کے وقتوں میں اُنھیں ملنے والے وظا کف نے اُنھیں امیر بنادیا تھا۔

عبداللہ بن سعد بن السرح کی قیادت میں جب شالی افریقہ (تیونس) کے خلاف لشکر کشی ہوئی توہر سوار کو تین ہر ار مثقال (ایک مثقال = 4.7 گرام) اور ہر پیادہ جنگجو کو ایک ہز ار مثقال خالص سونادیا گیا۔۔
اس قسم کی سینکڑوں مثالیں اور شہاد تیں ہیں جو اسلام کی معتبر کتابوں میں درج کی گئی ہیں۔ جو اس بات کا واضح اظہار کرتی ہیں کہ عرب لوگ لوٹ مار، زرعی املاک پر قبضہ کرنے اور کنیز وں کے حصول میں کس قدر مصروف تھے، اور اس مقصد کے حصول کی خاطر انہوں نے کسی قسم کی بہادری حتی کہ شقادت اور بے دھی گریز نہیں کیا گئی ہے۔۔
برحمی سے بھی گریز نہیں کیا 187۔۔

187: عرب ایک و حثی قوم ہے جن میں و حشت کے علّت واسب محکم ہیں، جوان کی گھٹی میں پڑے ہیں اور ان کی طبیعت ثانیہ بن کچے ہیں اور ان کی طبیعت ثانیہ بن کچے ہیں اور اور کی طبیعت ثانیہ بن کچے خلاق اور معاشر تی زندگی کے متضاد ہیں۔ اس کے علاوہ ان کی عادت ہے کہ بید ایک جگہ نہیں مظہر تے ہم طرف لوٹ مار کرتے ہیں جو خلاف اور معاشر تی زندگی کے متضاد ہیں۔ اس کے علاوہ ان کی عادت ہے کہ بید ایک جگہ نہیں کھر جر پیکس رد گھر کر کیا گئیں۔ اس ضرورت امن وسلامتی کے موجب تدن کے خلاف ہے۔ مثال کے طور پر انھیں پھر اس لیے چاہئیں کہ اُس پر دیگئیں رد گھر کر کیا گئیں۔ اس ضرورت ہوتی کر اور کیا گئیں۔ اس ضرورت بیری کرنے کے لیے پھر اکھاڑ کر لے جاتے ہیں۔ ای طرح نہیں کھر اس کے جہاں ہے موقع پاتے ہیں کہ اُس پر دیگئیں رکھ کر کیا گئیں۔ اس ضرورت ہوتی ہیں۔ ای طرح نہیں کھرائی کے جاتے ہیں۔ اس طرح کی خیر ورت ہوتی ہے، اس لیے جہاں ہے موقع پاتے ہیں گھاڑ کر لے جاتے ہیں۔ اس کی طاوہ واحث مار ان کا ذریعہ معاشرے اور انہیں کی بنیاد ہے۔ اس کے علاوہ لوٹ مار ان کا ذریعہ معاشرے اور ان کا ذریعہ بیں۔ اس کی علاوہ کی منا کی کہرائی کی کہرائی کی خواط رہ سکتی ہیں۔ جب اس کے غلاہ واقع ارکا کہ ارک کی جیر کے کہ اس پر زک ہائیں، بلکہ جب تھی ان کی نگاہ کی کی اور معاشر کے ہواں کی نگاہ میں ان کے بیاح موفو ٹر سکتی ہیں۔ لا محالہ آبادی آجڑے گی اور معاشر کو اُس کو کی معنت کاروں ہوتی ہیں۔ اس کیا می کو کی قدرو قیمت نہیں۔ اس کیا ہو صنعت کاروں کے جربیے کام اور معنت کی ہے تو اگل حرفہ کی توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگوں کیا مما اور معنت کی ہے تو ہیں۔ اس طرف سے اٹھ ہوگی ہے اور معنت کی ہوتی ہیں۔ اور صنعت و حرفت والوں کو نائی تی گار کرنا پر تی ہے تو اگل حرفہ کی توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگی ہوگیں۔ اس کے تو ہیں، اس کو اس سوعت کیں۔ باور صنعت و حرفت والوں کو نائی تی ہو تو ان کی توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگی ہے اور موقعہ کیں۔ اس کے اور معنت کی جو تو ہیں، اس کو فی کے اور صنعت و حرفت والوں کو نائی تی ہوگوں کو توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگی ہوگیں۔ اس کی موت کیا می اور موقعہ کی ہوگوں کی کو توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگی ہوگیں۔ اس کو خور کی ہوگوں کی کو توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگی ہوگوں کی کو کو توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگی ہوگی ہوگیں۔ اس کی کو کو توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگیں۔ اس کی کو کو توجہ اس طرف سے اٹھ ہوگیں۔ کو توجہ اس طرف کی کو کو توجہ اس طرف کی کو ک

شریعت اسلامی کے نفاذ کی آڑ میں عرب طاقت، جائیداد اور برتری کے لیے کوشاں تھے اور اُنھوں نے اس عظیم اصول" إِنَّ اَکْدَمَکُم عِندَ اللَّهِ اََتَقاکُم "(خداکے نزدیک تم میں زیادہ عزت والاوہ ہے جو زیادہ پر ہیز گار ہے: الحجوزات۔ 13) کو پس پشت ڈال دیا تھا۔ قدرتی طور پر اس قشم کی روش اپنارد عمل پیدا کیے بغیر نہیں رہتی۔ دو سری اقوام خصوصی پر ایر انیوں نے اس استبداد کے آگے سر نہیں جھکایا۔ انہوں نے عربوں کی نبلی برتری، لا پچ اور دولت اندوزی کی بجائے اسلام کے مقد س اور انسانی اصولوں کی طرف رجوع کیا۔ چنا نچہ انہیں شعوبیہ کہا گیا اور یہاں تک کہ ان کو زندقہ کے بر ابر سمجھا گیا۔ کی طرف رجوع کیا۔ چنا نچہ انہیں شعوبیہ کہا گیا اور یہاں تک کہ ان کو زندقہ کے بر ابر سمجھا گیا۔ مجھے یاد ہے کہ چند سال پہلے مصر میں "الزندقہ و شعوبیہ" کے عنوان کے کتاب لکھی اور شائع کی گئی۔ بیبیوں صدی میں قاہرہ یونیور سٹی کے ایک استاد نے اس کا مقد مہ لکھا اور اسلام کے اصولوں سے انحراف کہ ایرانیوں کے ایک نشارہ تو م کی طرف ربحان کو ایک قشم کا زند قہ اور اسلام کے اصولوں سے انحراف کے طور پربیان کیا جائے کہ جب کہ عربوں کا حضور کی بنیادی تعلیمات سے ہٹ جانے کا کوئی تذکرہ نہیں

سلامتی خطرے میں پڑجاتی ہے اور آبادی اجڑنے لگتی ہے۔۔۔ مثلاً یمن ان کی قرار گاہ بنااور بربادی کے گھاٹ اُترا، سوائے چند شہر وں کے عراق کا بھی بھی ویران ہے، بھی عال مغربی افریقہ کا عراق کا بھی بھی عال ہے کہ پیارسیوں کے زمانے میں کیساسر ہز تھا اب کیسا اُجڑا ہے، ادھر شام بھی ویران ہے، بھی عال مغربی افریقہ کا ہے؛ تمام ملک ویرانی کی بھینٹ چڑھا عالاں کہ بنوبلال بنوسلیہ کی آمدہ پہلے ساراعلاقہ آبادی ہے بھر پور تھا، شہر وں اور قریوں میں مثی بو گئی آبادی کا پید دے رہے ہیں۔ عرب سیاست بھی میں منی آبادی کے آباد و علمامت اور اجڑھے گھروں کے کھنڈر اب بھی زبان عال ہے آگی آبادی کا پید دے رہے ہیں۔ عرب سیاست بھی میں منام اقوام سے دور تر اور نا آشا ہیں، ان کی پوری ہمت اس بات پر جی ہے کہ کسی صورت ہے لوگوں کا مال لوٹ کھسوٹ کر لے جائیں۔ جب وہ اپنی ضرورت پوری کر لیتے ہیں والم ملک ہے نظریں بھیر لیتے ہیں، نہ اُن کی مصلحوں کی دیکھ بھال کرتے ہیں، نہ اُن کو اُر تکاب فساد سے روکتے ہیں۔ بہت ہے لوگوں پر جرمانے کرتے ہیں صرف اس لا بھی ہے کہ کسی دانتے ان کو فائدہ پہنچے، بگڑت مال و دولت جمع ہو عبد الملک کے پاس آباء عبد الملک نے اعرابی ہے تجائی بین یوسف کی تعریف کی تعریف کی تعریف کی تعریف کی تعریف کی تعریف کرتے اور حسن عبد الملک کے پاس آباء عبد الملک نے اعرابی ہے تجائی بین یوسف کی تعریف کرتے ہوئے گیام کو بیان کرتے ہوئے کہا کہ میں اُس کو تبنا ظم کرتے ہوئے چھوڑ آباہوں، گویا عرب میں اگر صرف عاکم ہی ظم و ستم کر تابو تو بید اُس کے حسن انتظام کو دیل ہے۔ (مقدمہ: ابن خلاون)۔

ہے۔ جضوں نے فرمایا تھا: "إِنَّ اللَّهَ يَأْهُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ" (بِ شِک الله انصاف کرنے کا اور بھلائی کرنے کا کا کہ کرتا ہے: اللّٰحل۔ 90)۔

وہ اُنھیں امیر المؤمنین کہتے تھے، جو گر دن تک فسق و فجور میں ڈوبے ہوئے تھے، اور شر اب کے حوضوں میں عنسل کیا کرتے تھے <sup>188</sup>۔ انسانیت کے اصولوں اور پیغیبر کی انسانوں کو دی گئی راست بازی اور تقویٰ کی تعلیمات کے برعکس ، بنو امیہ عربوں کا دوسری مسلمان اقوام پر اور عرب قبائل میں بنو امیہ کا دوسرے قبائل پر غلبہ چاہتے تھے۔

188: آج کل ارباب اصلاح ہے گاہت کرنے کی گلر میں ہیں کہ تمام قدیم اقوام نے عورت کو ذلت اور پہتی کے گڑھے میں دھکیل دیا تھا۔
مسلمانوں نے آئے اُس گڑھے سے نکال کر عزت و تو تیر کے مقام پر فائز کیا ہے۔ حقیقت ہے ہا گرچہ ہے حد تی اور قرطبہ جہاں علوم و
کہیں ہماری حکومتیں قائم ہوئیں اُس ملک میں بردہ فرو ثی کا کاروبار چک اٹھا۔ بغداد، سامرہ، دمشق و حلب، قاہرہ اور قرطبہ جہاں علوم و
کہیں ہماری حکومتیں قائم ہوئیں اُس ملک میں بردہ فرو ثی کے لیے بھی رسوائے زمانہ تھے۔ ان کے بازاروں میں کنیزیں جھیڑ جمریوں کو فرید تاہے۔ خلفاء اور سلاطین کے محالت میں سیکٹروں کنیزیں
طرح بھی تھیں۔ گاہک آئھیں مٹول مٹول کر فرید تے جیسے قصاب بھیڑوں کو فرید تاہے۔ خلفاء اور سلاطین کے محالت میں سیکٹروں کنیزیں
موجود تھیں جو اطراف و جواب کے ملکوں ہے درآمد کی جائی تھیں۔ بنوامیہ بغیڑوں کی ہواؤ ہوں کی تسکین بھی کرتی تھیں اور
عباس ناڈ نوش میں ساتی گری اور ارباب نظاط کے فراکش بھی ادا کرتی تھیں۔ بنوامیہ کے عہد میں مکہ، مدینہ اور طائف میں موسیقی اور
مقس سیکھنے کے لیبڑی درس گاہیں قائم ہو گئیں جہاں بروہ فروش کنیزوں کو تعلیم دلوا کر گراں قیبوں پر فروخت کرتے تھے۔ ترکستان
معلوم کر کے چنداں جر سال ہزاروں حسین اور نو فیز لڑکیاں بطور خراج بغداد بھیجی جاتی جھیں۔ اگمرامیں آج بھی دالان برموجود ہی معید نے میاں سلاطین کی طرف ہے خراج میں بھیجی ہوئی ایک سو کواری لڑکیاں ہر سال رکھی جاتی تھیں۔ المرامیں آج بھی دالان برموجود ہی معید نیاں سلاطین کی طرف ہے خراج میں بھیجی ہوئی ایک سوائواری لڑکیاں ہر سال رکھی جاتی تھیں۔ المرامیں آج بھی دالان بردوں عور تنہیں جو کینے دول کے بطن سے خبیں خور تی بہر کے دول کے بطن سے خبیں نظر ہے
اور اٹھیں مختلف شہروں میں بیچے تھے۔ وا ویں صدی تک تمام مسلم ممالک میں یہ سلسلہ جاری تھی تا آئکہ اہل مغرب نے بردہ فروش کو فرائی قول کو فرائی تاؤں کو جرم سمجھاجاتا ہے۔ (اقبال کا علم الکلام۔ سید

وہ جو امیر المؤمنین کہلاتے تھے، علی بن ابوطالب جو زاہد، متقی، عالم اور رسول اللہ کی صحابی تھے، کے خلاف منابر پر کھڑے ہو کرنامناسب الفاظ استعال کرتے تھے۔ حتی کہ نوبت یہاں تک آئینچی کہ عباسی خلیفہ التو کل یعنی عباس بن عبد المطلب کی اولا دنے اپنے دربار میں علی بن ابوطالب کے جھیس میں ایک مسخر ہ رکھا ہوا تھا، جو نا پنے کے علاوہ اُن کا مذاق اُڑا یا کر تا تھا۔ اور حسین بن علی کی قبر پر ہل چلا یا اور وہاں یانی چھوڑ دیا، تا کہ پنیمبر کی دلیر ترین اولا دے آثار کومٹادے۔

ایرانی واضح سوچ اور جذبے سے اپنی تشخیص پر ثابت قدم رہے اور انہوں نے فاسقوں، اسراف کے مر تکب اور پنجیبر کی تعلیمات سے منحر ف لو گول کو امیر المؤمنین کے لقب کا مستحق نہیں گر دانا۔

## خلاصه

اسلام کا ظہور، ترقی، پھیلاؤ اور غلبہ تاریؒ کے انو کھے واقعات میں سے ایک ہے۔ تاریخی واقعات کی علّت ومعلول کو سمجھنے کے لیے دقیق وجامع اور ہمہ جہت جاخی پڑتال کی ضرورت پڑتی ہے تا کہ خفیہ اور آشکار پہلوؤں سے واقفیت ہو سکے اور سبب یااسباب اور نتائج کے باہمی تعلق کو واضح کیا جاسکے۔

بہت زیادہ منابع اور دستاویزات مہیا ہونے کی وجہ سے روشن خیال محققین کے لیے تاریخ اسلام کے متعلق اس قسم کی بحث کو انجام دینا چندال مشکل نہیں ہے بشر طیکہ اُنھیں اجتہاد میں ملکہ حاصل ہو اور اس قسم کی استخراج سے کافی دلچیں ہو۔ اور اس کے علاوہ اُن کا دامن تعصب اور غرض سے پاک ہو۔ اس قسم کی محقیق کے لیے ضمیر کی شختی کو صاف ہونا چاہیے اور اُس میں کسی قسم کے مذہبی عقائد اور والدین کی محقیق کے لیے ضمیر کی شختی کو صاف ہونا چاہیے۔ اس مختصر سی کتاب میں کوئی اہم اور قابل ذکر شخقیق پیش نہیں کی بدایات کی آمیزش نہیں ہونی چاہیے۔ اس مختصر سی کتاب میں کوئی اہم اور قابل ذکر شخقیق پیش نہیں کی متعلق میہ کہا جاسکتا ہے کہ اُن تنیس سالوں پر محیط تمام واقعات کی مختصر سی منظر کشی کی کوشش کی گئے ہے۔ جن کا خلاصہ درج ذیل عبارت میں بیش کیا جارہا ہے۔

1: ایک بیتیم بچ جسے چھ سال کی عمر میں اُس کے اپنے چھوڑ گئے۔ باپ کی دیکھ بھال اور مال کی محبت سے محروم اپنے ایک رشتہ دار کے گھر میں رہا۔ اُن نعتوں اور و قار سے محروم رہا جو اُس کے ہم عمروں کو نصیب تھیں۔ پورادن ملّہ کے بنجر صحر امیں او نٹول کو چرانے میں اُس کی زندگی گزر رہی تھی۔ اُس کی روح حسّاس اور ذہن روش تھا اور اُس کا مزاح تخیلات کی طرف ماکل تھا۔ صحر امیں پانچ چھ سال تنہائی کی زندگی نے اُس کے اندر خواب و بصیرت کی پرورش کی۔ محرومی اور دوسروں کے احساس برتری نے اُس کے اندر بیجیدگی کو جنم دیا جس نے اُسے راستہ بھھایا۔ پہلے وہ اپنے ہم عمروں اور رشتہ داروں کی طرف

متوجہ ہو تاہے۔ پھر وہ اپنے امیر لو گول کے پاس جاتا ہے اور وہیں سے وہ اُن کی امارت کے سبب دریافت کر تاہے۔ کہ اُن کی امارت کی وجہ کعبہ کی تولیت تھی جو عربوں کے مشہور بتوں کا مسکن تھا۔

اپنی اس طرز فکر میں وہ اکیلا نہیں تھا۔ اہل کتاب اور مکّہ میں فہم وادراک کے مالک جولوگ بھی موجود تھے،وہ بے جان بُتوں کی پرستش کوخر افات سبجھتے تھے۔ایسے لو گوں کا وجود اُس کے لیے ایک ساتھی کی مانند تھاجس سے اُسے اپنے ضمیر کے اندر چھے ہوئے سوالوں کا جواب ملا۔

مختلف سالوں میں شام کی جانب کیے گئے سفر وں نے اُس کی آنکھوں کے سامنے ایک دنیا کھول دی تھی۔
کہ اُس کی اپنی قوم کے لو گوں کی زند گیاں اور عقائد وہاں کے مقابلے میں کتنے حقیر اور کمتر تھے۔ اہل
کتاب لو گوں کی عبادت گاہوں کارخ کرنے، اُن کے پیشواؤں سے بات کرنے، انبیاء کی کہانیوں اور اُن
کے عقائد سے آگاہی نے اُسے اپناعقید واستوار کرنے میں مد ددی۔

2: خدا کے بارے میں سوچنا، اور جو اُس نے یہود یوں اور عیسائیوں سے سنا تھا، وہی اُس کی سوچوں کے دائرے کا مرکزی نقط بن گیا۔ اُس نے بعد میں ایک دولت مند عورت سے شادی کی جس نے اُسے تلاش معاش سے بے نیاز کر دیا۔ ورقہ بن نوفل سے مسلسل صحبت نے ان سوچوں کو شیفتگی اور جون (Obsession) کی شکل میں رائخ کر دیا اور اُس کی زندگی ایک غیور اور جبّار خدا کی سوچوں سے لبر بنہو گئی۔

اُس کا خدا اُن لوگوں سے بہت ناراض ہو تا تھاجو اُس کے علاوہ کسی اور کی پرستش کرتے تھے۔ عاد و شمود کے لوگوں کو جس کے لوگوں کو جن حالات کا سامنا کرنا پڑا، اُس کی وجہ بھی یہی تھی۔ کہیں اُس کے اپنے لوگوں کو بھی ایسے بھیانک انجام کا سامنانہ کرنا پڑے، پس اُسے اُنھیں ہدایت دینے میں جلدی کرنا ہوگی۔

یه مسلسل سوچیں اور پریشان کُن خواب آہستہ آہستہ آپس میں گھل مل جاتے ہیں اور وحی اور الہام کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ جنھیں خدیجہ اور اُن کا چیازاد بھائی "سیچے خوابوں" اور خدائی الہام کی نشانی قرار دیتے ہیں۔ وہ ہو داور صالح کی مانند کیوں نہیں ہو سکتا؟ پیغیبر کیوں صرف بنی اسر ائیل سے اٹھیں گے اور اُن کے چیازادوں کے ہاں پیغیبری کا ظہور نہیں ہو سکتا؟۔

اس روحانی سفر بلکہ روحانی بحران اور اپنی سوچوں سے مغلوب ہو کر چالیس سال کی عمر میں وہ اپنے لوگوں کو دعوت دیتا ہے۔

3: ایسے موجودات جو خود مخلوق اور انسان کی صناعی کا نتیجہ ہیں، اُن کی پرستش احمقانہ عمل اور باطل ہے جو ہر سمجھدار انسان پر عیاں ہے۔ چنانچہ اُسے چاہیے کہ ہر انسان کو ان خرافات سے نجات دلائے، اور یوں فطری طور پر کہ چند لوگوں جن کے نام اول فطری طور پر کہ چند لوگوں جن کے نام انگیوں پر گنے جاسکتے ہیں، نے اُس کی تائید و تصدیق کی ہے۔ چنانچہ اب ہیکچانے کا وقت نہیں رہا، اور 'وَانَّنِیْ عَشِیْرِیَا کَ اَلْکُورِیْنَ ' (اور اپنے قریب کے رشتہ داروں کو ڈراؤ: الشُّعَرَاء ۔ 214) پر عمل کرنے کام طد آچکاہے۔

لیکن اُس کی روح کو ہر روز استہزا اور تفخیک کاسامنا کرناپڑا۔ کیونکہ اس کی سادہ اور مؤمن روح اس اہم کئتہ کو نہیں سمجھ پائی تھی کہ اچھی سوچوں اور درست مطالب کو بھی لوگوں کی قبولیت کی ضرورت ہوتی ہے، اور لوگ اپنی عادات و رسوم کے تالع ہوتے ہیں۔ اور اس کے علاوہ اُس کی دعوت ایک ایسے ڈھانچے کو منہدم کرنے پر تلی ہوئی تھی جو قریش کے سر داروں کی شان اور و قار کا باعث تھی۔ اس لیے اُس کے خلاف سب سے پہلا کھڑا اُس کے خلاف کھڑے ہو جانا ایک لازمی امر تھا۔ چنانچہ اس وجہ سے اُس کے خلاف سب سے پہلا کھڑا ہونے والا خود اُس کا چچا تھا جس نے چچا کر کہا: " تبالک یا محمد " (اے محمد! تم تباہ ہو جاؤ)، کیا ایک فضول باتوں کے لیے تم نے ہمیں اس اجتماع میں طلب کیا ہے؟۔

4: ابوجہل نے ایک روز شریق بن اخنس سے کہا، ہمارے اور بنو عبد المطلب کے در میان ایک مستقل رقابت اور دشمنی تھی۔ اب جب کہ ہر حوالے سے ہم اُن تک پہنچ کیے ہیں تووہ ایک (خود ساختہ) پیغیبر لے کر آ گئے ہیں تا کہ ہم پر اپنی برتری قائم رکھ سکیں۔ یہی باتیں ہمیں پچاس سال بعد یزید سے منسوب ان اشعار میں سنائی دیتی ہیں: "لعبت ھاشھ للملک فلا خبر جاء و لا وجی نزل" (بنو ہاشم اقتدار کے مزے لے رہے تھے، نہ کوئی فرشتہ آیا اور نہ کوئی وجی نازل ہوئی)۔

ابو جہل اور شریق کے در میان ہونے والی گفتگو مخالفین کے طرز فکر کی نشاندہی کرتی ہیں۔ غریب اور یہ میں مقرنے اپنی صاحب حیثیت ہیوی کے زیر سایہ زندگی بسر کی، قریش کے معزز سر داروں کے مقابلے میں اُن کا کوئی مقام یا شخصیت نہیں تھی۔ اُن کی دعوت اگر قبولیت پالیتی تواس سے قریش کے خطابات اور عظمت مکمل طور پر اگر ختم نہ بھی ہوتی تو کم از کم پھر بھی ان کی حیثیت حضور کے مقابلے میں ثانوی ہو جاتی، اور بنوعبد المطلب قریش کے دوسرے اشر اف پر فوقیت حاصل کر جاتے۔ لیکن اتفاق سے بنو عبد المطلب نے بھی حضور کی پیروی نہ کی، حتی کہ ابوطالب اور اُن کے دوسرے چیا بھی نہیں چاہتے شجھ کہ اُن کے قریش کے ساتھ کسی قشم کے اختلافات ہوں یا اُن سے تعلقات ٹوٹ جائیں۔

شائد محمد کواگر آغاز میں ان صعوبتوں، لوگوں کے اپنے عقائد سے چیٹے رہنے، اس مخالفت اور ڈھیٹ پن کا جن سے اُن کا مکہ کے تیرہ سالوں کی دعوت کے دوران سامناہوا، پہلے سے اندازہ ہو تا تو وہ اس میدان میں یوں لا پرواہی اور آسانی سے قدم نہ رکھتے۔ اور اگر وہ قدم رکھتے بھی، تو ورقہ بن نوفل، امیہ بن ابو الصلت اور قس بن ساعدہ کی مانند صرف اپنی با تیں کہنے پر اکتفاکر تے ہوئے اپنے راستے پر چلتے جاتے۔ لیکن قر ائن، شواہد اور بعثت کے بعد پیش آنے والے واقعات سے پہتے چلتا ہے، کہ محمد اُن لوگوں میں سے لیکن قر ائن، شواہد اور بعثت کے بعد پیش آنے والے واقعات سے پہتے چلتا ہے، کہ محمد اُن لوگوں میں سے تھے، جو اپنی سوچوں کے متعلق بہت رائے اور دُھن کے پکے ہوتے ہیں۔ اور اپنی منزل تک چہنچنے میں رکاوٹوں اور مشکلات سے نہیں دُرتے ہیں۔ محمد اپنے عقیدے سے مستحر ہو چکے تھے اور اپنے آپ کو لوگوں کی ہدایت پر مامور سیجھتے تھے، اور تقریباً تمیں سالوں سے یہ فکر اور عقیدہ اُن کے ذہن میں رائے ہو چکا تھا۔ ایمانی توت کے علاوہ اُن میں دیگر خوبیاں بھی تھیں اور وہ بے نظیر فصاحت تھی جو ایک ان

پڑھ اور غیر تعلیم یافتہ شخص کے ہاں ہو ناحیرت انگیزی کا باعث تھی۔ اس گرم اور فصیح زبان میں اُٹھوں نے لوگوں کو فضیلت، صداقت اور انسانیت کی دعوت دی اور غریبوں اور لاچاروں کی مدد کرنے کے لیے کہا۔ صداقت، راست بازی، تقویٰ اور عفت کو نجات کا ذریعہ قرار دیا اور گزرے ہوئے لوگوں، انبیا اور اسلاف کی عبرت انگیز باتیں بتائیں۔

5: دعوتِ اسلام یقین طور پر مکه کی صور تحال پر ایک ردعمل تھا۔ بُت پرستی سے بیز ارلوگوں کی تعداد روز بروز بڑھ رہی تھی۔ دولت مند اور طاقتور کے سامنے غریب اور مسکین لوگوں کا طبقہ تھا، اسی طبقے کی اسلام کی طرف پیش رفت سے اسلام کو کامیانی ملی۔

محروم اور مظلوم طبقہ تاریخی پہیے کی تمام حرکت کاباعث رہاہے۔ لیکن طاقتور بھی ہاتھ پر ہاتھ دھرے نہیں بیٹے رہے۔ اُنھوں نے غریب اور بے آسر المسلمانوں کی ایذ ارسانی بلکہ اُن پر تشد دکر نے سے بھی گریز نہیں کیا۔ اُنھوں نے محمہ سمیت، ابو بکر، عمر اور حمزہ جیسے چند لوگوں سے تحر ض نہیں کیا کیونکہ اُن کے رشتہ دار موجود تھے۔ لیکن مسکین و عاجز طبقہ جن کی بنیادوں پر ایک نئے دین کے ہرم کے رشتہ دار موجود تھے۔ لیکن مسکمین و عاجز طبقہ جن کی بنیادوں پر ایک نئے دین کے ہرم باوجود محمد ایک سویل ہوئی تھی کا معاملہ مختلف تھا۔ اسی وجہ سے تیرہ سالوں کی مسلمل دعوت کے باوجود محمد ایک سویا اس کے لگ بھگ تعداد سے زیادہ پیروکار پیدا نہیں کر سکے اور یہ امر ہمیں ایک باوجود محمد ایک سویا اس کے لگ بھگ تعداد سے زیادہ پیروکار پیدا نہیں کر سکے اور یہ امر ہمیں ایک عجیب اور غیر متوقع نتیج کی سمت لے جاتا ہے، کہ نہ محمد کی دعوت کی سچائی، نہ اُن کی زاہد انہ روش، نہ اُن کی فصاحت گفتار، نہ اُن کا آخر سے کو الے سے ڈرانا اور نہ اُن کی انسانی اور اخلاقی تعلیمات مسکلے کو حل کرنے میں کامیاب ہوئی تھیں اور یوں یہ خوبیاں اسلام کے بھیلاؤ میں مناسب اور مؤثر انداز سے مدد گار ثابیت نہیں ہو ہائیں۔

5: اسلام کے جڑ کپڑنے اور اس کے پھیلاؤ کی سب سے اہم وجہ تلوار کی طاقت، بے دریغ قتل اور وحشیانہ عمل تھا۔ اور اس بات کا بھی اضافہ کر دیناچاہیے کہ اس روش کی ایجادیاا بتدا محمدنے نہیں کی تھی بلکہ اس کا سرچشمہ عربوں کے رواج اور روایات تھیں۔ نجد و تجاز کے عربوں کے ہاں زراعت اور صنعت نہیں تھی۔ اُن کے ہاں کوئی شہری اور انسانی قوانیین تھے اور نہ آسانی۔ ایک دوسرے پر حملہ کرنااور لُوٹ لینا ایک عام اور معمول کی بات تھی۔ سال میں چار مہینوں کے لیے وہ جنگ کواس لیے حرام قرار دیتے تھے کہ سستانے کے علاوہ اپنی طاقت کو بحال کر سکیں۔ دوسروں کے مال و ناموس پر قبضہ کرنے سے اُنھیں صرف یمی ایک ہی چیزرو کی تھی کہ دوسراچو کس اور اپنے دفاع کے لیے تیار ہے۔

چنانچہ مدینہ ہجرت اور اوس وخزرج کی حمایت و مد دیلنے کے بعد اسی اصول کا اطلاق ہوا۔ قافلے لوٹنا غالباً اس اصول کے نفاذ کے علاوہ کچھ نہیں تھا، اور مدینہ اور آس پاس کے یہودی اس کا بڑا اور یقینی ہدف تھے۔ چنانچہ اسلامی ریاست کے قیام کا آغاز جس کا قانون ساز، عمل درآ مد کروانے والا اور سپہ سالار اللہ کارسول تھا، یہیں سے ہو تاہے

6: قبل اسلام کے زیادہ ترعرب سطحی، مادی اور اپنے فوری احساسات کے اسیر ہوا کرتے تھے۔ ایک شعر مُن کر وجد میں آ جاتے تھے، کسی ناپیندیدہ جملے کو مُن کر قبل پر آمادہ ہو جاتے تھے۔ اُن کے روز مرہ کے امور محسوسات سے معلوم ہونے والی چیزوں تک محدود تھے اور روحانیت وعرفان کی دنیا اور ہر اُس چیز سے دور تھے جس کا تعلق مابعد الطبیعات سے تھا۔ طاقت اور تشد د کے تابع اور انصاف و حقانیت سے روگر دال شھے۔

لوٹ مار کالالج اُنھیں ہر طرف تھینچ لے جاتا تھا۔ ایک یور پی عالم کے قول کے مطابق جب اُنھیں اپنالشکر مغلوب ہو تا نظر آتا تھا، تو بھی بھار بھاگ کروہ غالب لشکر میں شامل ہو جاتے تھے (ایسے نادرلوگ اور مستثنیات ہر جماعت میں تھیں اور ہیں)۔ ایسامعاشرہ جس میں حکومت اور نظام موجود نہیں ہوتا، وہاں نظم وضبط رکھنے کے لیے صرف طاقت کا توازن اور ایک دوسرے کاخوف ہی کام آتا ہے۔ اس لیے ہر قبیلہ اور ہر خاندان اپنے مال، عور توں اور اولاد کے دفاع کے لیے ہر لمحہ چوکس اور آمادہ رہتا تھا۔

عرب تفاخر اورخو دستائی کے مارے ہوئے لوگ تھے، اپنی اور اپنے قبیلے کی تعریف کیا کرتے تھے، یہاں تک کہ اپنی خامیوں اور برائیوں پر بھی فخر کرتے تھے۔ وہ اپنی خوبیوں کو بڑھا چڑھا کر پیش کرتے تھے، اور اپنی کو تاہیوں کی طرف صرف نظر کرتے تھے۔

اگر کسی عورت کے ساتھ زنا بالجبر کرتے تو دوسری صبح أسے اشعار کی صورت بیان کرتے اور خو دستائی کے جوش میں اُس بے چاری عورت کورسوا کرتے۔ اُن کی بدوی سادگی اور پسماندگی اُن کے مزاج پر اس قدر غالب تھی کہ اُن کی بیہ سادگی جانوروں کی سادگی اور اپنی جبلت کے تحت عمل کرنے کی یاد دلا دیتی تھی۔

روحانیت اور مابعد الطبیعاتی علوم سے دوری کی تصویر بدوی زندگی میں واضح نظر آتی تھی، اور یہ رویہ اسلام قبول کرنے کے سالوں بعد بھی ہمیں عرب علماء خصوصی طور پر امام حنبل کے پیروکاروں میں نظر آتا ہے جو ہر قشم کے عقلی موضوع کو کفر اور زند قد کتے تھے۔

7: ہجرت کے دس سالوں کے دوران پیش آنے والے واقعات سے بخوبی ظاہر ہو تا ہے کہ حضرت محمد نے اسلام کے فروغ کی بنیاد اُن کی اُنھی تو می خصوصیات پر رکھی۔ کبھی شکست کا ازالہ کرنے کے لیے کسی کمزور قبیلے پر حملہ کر دیاجاتا تھا تا کہ اسلام کے و قار میں کی نہ ہونے پائے۔ ہر فق کا نتیجہ چھوٹے قبیلے کے اسلام قبول کرنے کی صورت میں نکلتا یا کم اُس قبیلے سے دوستی اور عدم جارحیت کا پیمان ہو جاتا۔ مال غنیمت کے موثر ترین عوامل میں سے تھا۔ یہاں تک کہ مال غنیمت کے ہاتھ لگنے کے شوق سے جہاد کا حکم بھی آسانی سے قبول اور جاری ہو گیا۔ صلح حدیدیہ کے بعد خدانے ہاتھ لگنے کے شوق سے جہاد کا حکم بھی آسانی سے قبول اور جاری ہو گیا۔ صلح حدیدیہ کے بعد خدانے

سورت الفَقْتِ ميں مسلمانوں سے بہت زيادہ غنائم کا دعدہ کيا تھا۔ ليکن نقد مال کا دعدہ "جَدّاتٍ تَجدي مِن تَحتِهَا الأَتْهَائِ '' کے دعد وں سے زیادہ کار گر ثابت ہوا۔

اگرچہ انجی تک ایسے درست اور قابل اعتماد اعداد و شار مرتب نہیں ہوئے جو محمد کے سچے دوستوں کو موقع پرست مسلمانوں سے علیحدہ کرسکے لیکن مختصر آمیہ کہاجاسکتا ہے کہ حضور کی رحلت کے وقت نوے فیصد لوگ ڈریامصلحت کے تحت مسلمان ہوئے تھے۔ عرب قبائل میں ارتداد اور ارتداد کے خاتمے کی جنگیں اس کا داضح ثبوت ہیں۔

خود مدینہ جو ایمان کا مرکز اور اسلام کا منبع شار ہوتا ہے۔ وہاں کے لوگوں میں علی بن ابوطالب، عمار بن یا سر اور ابو بکر جیسی مثالیں بہت کم ملتی ہیں۔ ان لوگوں کے ایمان لانے اور حضور کی مطلق پیروی کے وجہ دنیاوی مقاصد اور سوچ بھی تھی۔ چنانچہ جب ریاست کے اقتد ارکے حوالے سے مہاجرین اور انصار کے در میان تنازعہ کھڑا ہوا جس سے حضور کے جسد کی تدفین بھی تین دن تک مؤخر ہوگئ۔ اُس وقت علی، طلحہ اور زبیر فاطمہ کے گھر جمع سے اور افتد ارکے خواہش مندوں کے جوش و خروش سے بے خبر علی، طلحہ اور زبیر فاطمہ کے گھر جمع سے اور افتد ارکے خواہش مندوں کے جوش و خروش سے بے خبر اور انوعبیدہ بن جراح سمیت چند دیگر لوگ عائشہ کے گھر پر سے کہ ایک شخص وہاں آیا اور اُنھیں کہا:" انصار کے لوگ سعد بن عبادہ کے گر و جمع ہوگئے ہیں اور اگر تم لوگ چاہتے ہو کہ افتد ارک کی رسی تبہارے ہاتھ سے چھوٹ نہ جائے تو جلدی کرو" ۔ عمر نے ابو بکر سے کہا:" چلوا ٹھو انصار کے لوگوں کے پاس چلتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ وہ کیا کر رہے ہیں " سقیفہ بنی ساعدہ میں سعد بن عبادہ نے اُن کی طرف منہ کرکے کہا: "ہم اسلام کالشکر ہیں، ہم نے پیغیر کی مدد کی، اسلام ہمارے زور بازوسے استوار کی طور پر قبول کی طور پر قبول کے عالم میں اٹھناچاہ رہے تھے کہ ابو بکر نے اُن کا ہاتھ تم مہاج وں کی جماعت کا بھی اس میں حصہ ہے اس لیے ہم تہ ہمیں اپنوں کے طور پر قبول کرتے ہیں " ۔ عربی سے تبول کرتے ہیں۔ لیکن سے وقار اور پُر سکون انداز سے کہا:" آپ نے انصار کی شان میں جو کہا ہے ہم اسے قبول کرتے ہیں۔ لیکن سے وقار اور پُر سکون انداز سے کہا:" آپ نے انصار کی شان میں جو کہا ہے ہم اسے قبول کرتے ہیں۔ لیکن سے وقار اور پُر سکون انداز سے کہا:" آپ

حق قریش کاہے کہ وہ دوسرے عرب قبائل سے برتر ہیں "۔ اس کے بعد اُنھوں نے عمر اور ابوعبیدہ کا ہاتھ پکڑااور کہا:"ان دونوں میں سے کسی ایک کی بیعت کرلو"۔

عمر جو ایک حقیقت پیند، فطری طور پر مد بر اور دور اندیش تھے، اس تجویز سے متاثر نہیں ہوئے۔ وہ جانتے تھے کہ اس ابتخاب کے شور اور الیتے ہوئے جذبات میں ابو بکر کا ابتخاب ہی اس مسکے کا واحد حل ہو سکتا ہے۔ کہ وہ پینمبر کے یار غار تھے اور بیاری کے دنوں میں حضور نے اُنھیں مسلمانوں کی ادائیگی نماز کی امامت کے لیے مامور کیا تھا اور وہ دوسرے مہاجرین کے مقابلے میں زیادہ سن رسیدہ اور محرّم شخے۔ چنانچہ وہ ایک دم سے اٹھے اور ابو بکر کو کہا کہ ہاتھ آگے بڑھاؤ، اور وہاں سب موجود لوگوں کے سامنے بیعت کر لی۔ فطری طور پر تمام مہاجرین نے اُن کی پیروی کی۔ انصار نے بھی اس نشانے کا شکار ہونے کے نتیج میں بیعت کر لی۔ کھیل یک طرفہ ہو گیا ہے اور شکوک و تذبذب کی جگہ نہیں نگی، یہ دیکھ کر سعد بن عبادہ کو اُس کی جگہ سیٹ لیا گیا اور چند ساتھیوں کی مددسے اُس بے چارے بوڑھے کواس قدر مارا گیا کہ وہ وہ پی مرگیا ۔

189: تاریخی تو الوں کے مطابق سقیفہ بنی ساعدہ میں سعد کی موت نہیں ہوئی تھی، بلکہ تاریخ طبری کے مطابق بیعت کے دوران لوگوں نے سعد کو روز نہ اور سعد کے سربانے آ کھڑے نے سعد کو روز نہ ڈالا۔ کسی نے کہا کہ سعد کو بچاؤے عمر نے کہا: "اللہ اس کو ہلاک کرے، اس کو قتل کر دو"، اور سعد کے سربانے آ کھڑے ہوئے : سعد نے عمر کی داڑھی کپڑل ۔ عمر نے کہا: "اے چھوڑو، اگر اس کا ایک بھی بال بیکا ہوا تو تہبارے منہ میں ایک دانت بھی نہیں رہ کا گا۔ سعد بیار تھے۔ انھوں نے کہا: "اگر تجھے میں اٹھنے کی بھی طاقت ہوتی تو میں مدینے کی گلی کو چوں کو اپنے آدمیوں سے بھر دیتا کہ متعارے اور تمھارے ساتھیوں کے ہوش اُڑ جاتے "۔ اس مجلس میں بشیر بن مندر نے تلوار لکا کی اور عمر پر جھپٹے۔ ابو بکر کی بیعت ہو جانے کے ابعد صامو تی سے گھر کے بعد سعد بن عبادہ جتناع صد بھی مدینے میں رہے، وہ کسی سے لیے نہیں ستے۔ مبعد نہوی میں آگر نماز پڑھنے کے ابعد خامو تی سے گھر کے بات سعد بن عبادہ جتناع کے دور خلافت میں مدینے چھوڑ کر شام کے شہر حزان نتنتی ہوگئے۔ ایک دن بیٹھے پیشاب کر رہے سے کہ چھیں کہیں سے ایک زہر میں بچھا تیر آلگا جسے اُن کی وہیں موت واقع ہوگئے۔ عمر بن خطاب کے بقول کی جن نے سعد کو تیر مادا ہے۔ اُن واہ ہے کہ عمر نے سعد کو قتل کروایا تھا۔

عمر پھر اس بات کو بھی جانتے تھے کہ علی کے بیعت نہ کرنے کا لاز می نتیجہ بنوہاشم کے بیعت نہ کرنے کی صورت میں نکلے گا۔ اور ابو بکر کی خلافت تب تک مستقلم نہیں ہو گی جب تک انہیں بنوہاشم کی بیعت اور حمایت نہ ملے۔ چھ مہینے وہ اُن کے ہاں آتے جاتے رہے اور ابو بکر کی بیعت کرنے پر اصر ار کرتے رہے ، بھر کے بعد علی نے سر جمکادیا اور ابو بکر کی خلافت کو قبول کر لیا۔

8: اگر بعثت سے لے کر ججرت تک کے تیرہ سال ہم تاریخ اسلام سے نکال دیں تو تاریخ اسلام محض جبر کی تاریخ اور طاقت کے حصول کی سر گزشت ہے۔ جب تک رسول کریم زندہ رہے، اُن کا مقصد دین اسلام کی توسیع اور بت پرستوں کو اسلام قبول کروانا تھا لیکن اس کے بعد اقتدار اور امارت کے حصول کے لیے ہی مسلسل کو ششیں ہوتی رہیں۔

ہم نے دیکھا ہے کہ عمر نے کیسے زبر دستی سے ابو بکر کی خلافت کو یقینی بنایا۔ ابو بکر نے بستر مرگ پر خلافت کی خلافت پر براجمان ہو گئے۔ جنھوں نے دس سال سے پچھ زیادہ عرصے کے بعد علی، عثان ، عبدالرحمن بن عوف، طلحہ، زبیر اور سعد بن ابی و قاص پر مشتمل ایک شور کی بنائی تا کہ وہ اپنے در میان سے کسی کو خلیفہ بچُن لیں۔

شوریٰ آپس میں ملی، لیکن حاضرین میں سے کسی نے بھی دوسرے کو خلیفہ نامز د نہیں کیا کیوں کہ اُن میں سے ہر کوئی خود خلیفہ بناچاہتا تھا۔ مجبوراً عبدالرحمٰن نے خلافت کی نامز دگی سے خود کو دستبر دار کر دیا۔
لیکن پھر بھی کوئی نہیں بولا اور نہ اپنی رائے دی۔ چنانچہ عبدالرحمٰن نے اجلاس کو تین دن کے لیے ملتوی
کر دیا تا کہ وہ مہاجرین اور انصار کی رائے سے بھی واقف ہو جائیں۔

عبد الرحمٰن نے ان تین دنوں کے دوران شوریٰ کے اراکین سے رائے چاہی یہاں تک کہ انہوں نے عثان سے پوچھا: " اگر آپ کو خلافت نہ ملے تو آپ ان چار دیگر افراد میں کس کو پیغیبر کے جانشینی کے

طور پر مناسب خیال کرتے ہیں؟"۔ تو عثان نے علی کو اوّلین پیند اور خلافت کا مستحق قرار دیا۔ یہی سوال علی سے کیا گیا، تو علی نے باقی چاروں میں سے عثان کو خلافت کا مستحق قرار دیا۔

تین دن بعد بیدمسجد نبوی میں جمع ہوئے۔اور بیہ بات تقریباً ہر کسی کومعلوم تھی، کہ ان دوافر ادلیعنی علی و عثان میں سے کوئی ایک خلیفہ ہنے گا۔

عثمان اپنی نرم مزاجی، حیااور سخاوت کے حوالے سے معروف سے اور علی اپنی بہادری، تقویٰ اور دینی اصولوں کے معاملات میں سختی کی وجہ سے مشہور ہے۔ دنیادارلوگ جو عمر کے دور خلافت کی شدت اور سختیوں سے تھک چکے سے، وہ ڈرے ہوئے سے۔ کیونکہ وہ جانتے سے کہ اگر علی خلیفہ بن گئے تو وہ عمر کی روش کو جاری رکھیں گے۔ چنانچہ اُنھوں نے عمر و بن العاص سے درخواست کی جورات کے وقت علی کی روش کو جاری رکھیں گے۔ چنانچہ اُنھوں نے عمر و بن العاص سے درخواست کی جورات کے وقت علی کی روش کو جاری رکھیں گے۔ چنانچہ اُنھوں نے عمر الرحمٰن پہلے آپ کے پاس آئے گا اور خلافت کی پیشکش کرے گا، لیکن یہ آپ کے خلافت کے استحکام اور لیکن یہ آپ کے خلافت کے استحکام اور استواری کا نقاضا ہے کہ عبدالرحمٰن اپنی پیشکش کو دو ہر ائے "۔

وہ دن آپہنچا تو عبد الرحمٰن منبر رسول پر بیٹے اور پہلے علی کو مخاطب کر کے کہا: " آپ پغیبر کے چھازاد بھائی، اُن کے داماد، پہلے ہونے والے مسلمان اور سب سے بڑے مجاہد ہیں، اگر آپ وعدہ کریں کہ اللہ کی کتاب، رسول کی عنت اور شیخین کے طریقہ پر عمل کریں گے تو میں آپ کی خلافت کی بیعت کرتا ہوں۔ علی نے فرمایا: " میں اللہ کی کتاب اور عنت رسول کا وعدہ کرتا ہوں لیکن میں اپنے طریقے سے کام کروں گا"۔

عبد الرحمٰن نے فوراً ہی عثمان کو مخاطب کرتے ہوئے کہا: "علی کے بعد آپ خلافت کے جائز امید وار ہیں، اگر خدا کی کتاب، سُنّت رسول اور شیخین کے طریقوں پر آپ عمل کریں گے تو میں آپ کی ہیعت کرتا ہوں "۔ عثمان نے ایک دم سے اسے قبول کر لیااور یوں خلافت عثمان کے پاس چلی گئی۔ اس واقعے کو تاریخ طبری میں جس طرح سے بیان کیا گیا ہے ، اُس کو یہاں نقل کرنے سے باریک بین لوگوں کو اُن وقتوں کے معاشر تی حالات ، ریاستی اقتدار کی خواہش اور چند معتبر صحابیوں کے ذہنوں پر عمر کی سخت گیری سے رہائی یانے کے جھائے احساس سے آگاہی ہوگی۔

"جب عمر کا انتقال ہو گیاتو صحر امیں مقیم تمام اہم لوگ تعزیت کے لیے مدینہ آئے تو عبد الرحمٰن نے اس سلسلے میں سب کی رائے ہو چھی۔ ہر کسی نے جواب دیا: عثمان بہتر ہے۔

پھر رات کو ابوسفیان عمر و بن العاص کے گھر گئے اور کہا: "آج رات عبد الرحمٰن میرے گھر آئے تھے اور کہا: "آج رات عبد الرحمٰن میرے گھر آئے تھے اور کہا کہ اب معاملہ دوافر ادکے گرد گھوم رہاہے، عثمان اور علی، اور میں نے عثمان کی خواہش کی تھی "۔
کہا: "وہ میرے گھر بھی آئے تھے اور میں نے بھی عثمان کی خواہش کی تھی "۔

ابوسفیان نے کہا: " پھر ہم کیا کریں؟ کیونکہ عثمان ایک نرم مزاج آدمی ہے کہیں ایسانہ ہو کہ وہ اس معاملے میں ناکام نہ ہو جائے اور علی اپنی ذہانت کی وجہ سے کامیاب ہو جائے "۔

ابوسفیان اُس رات عمر و بن العاص کے ہال رہے اور پوچھے رہے کہ ہم کیا کریں کہ خلافت عثان کو مل جائے۔ عمر و بن العاص اُسی رات علی کے گھر گئے اور کہا: "تم جانے ہو کہ میر ی تمھارے ساتھ بہت پر انی دوستی ہے اور میری خواہش تمہاری طرف ہے۔ سب اس سے خارج ہو گئے ہیں، بات اب تمھارے اور عثان کے مابین ہے۔ آج رات عبد الرحمٰن اہم لوگوں کے پاس گئے اور اُن سے پوچھا کہ وہ ان دونوں میں سے کے چاہتے ہیں؟ کچھ لوگ تمھیں چاہتے ہیں اور کچھ عثان کو۔ پھر وہ میرے پاس آئے تو میں نے آخھیں بتایا کہ میں شخصیں لیند کر تا ہوں اور اب اسے لیے تمھارے پاس آیا ہوں کہ شخصیں ایک مشورہ دوں جے تم اگر مان لو تو خلافت کل تمہاری ہے " ۔ علی نے کہا: " آپ جو بھی فرمائیں گئے منظور ہے " ۔ اُنھوں نے کہا: " پھر مجھ سے عہد کرو کہ کسی کو یہ نہیں بتاؤ گئے " ۔ علی نے وعدہ کیا اور تجو بر تبول کر ہی۔

عمرونے کہا: " یہ عبدالر حمٰن بہت ہی سمجھد ار اور دانا انسان ہے، کل وہ جب تمہارے سامنے خلافت پیش کرے تو تم اپنی خواہش کا اظہار نہ کرنا۔ جب وہ تمھارے اندر خلافت کو قبول کرنے میں ہچکچاہٹ اور تامل پائے گا، تو وہ اس سے خوش ہو گا، اور اگر تم نے جلدی دکھائی اور اپنے شوق کا اظہار کر دیا، تو وہ تم سے منہ چھیر لے گا"۔ علی نے کہا میں ایساہی کرول گا۔

پھر اُسی رات وہ عثمان کے گھر گئے اور اُنھیں کہا: "میں شمھیں ایک نصیحت کر تاہوں جسے تم اگر قبول کر لو تو کل شمھیں خلافت مل جائے گی، اور اگر قبول نہ کیا تو خلافت علی کو مل جائے گی، - عثمان نے کہا: "کہو مخصے منظور ہے - عمرونے کہا: "عبد الرحمٰن ایک سچا اور کھر ا آد می ہے اور سید تھی بات کرنے والے کو پیند کر تا ہے - کل جب خلافت شمھیں پیش کی جائے، تو دھیان رہے کہ آبچاہٹ کا اظہار نہ کر و۔ اور اگر کوئی شرط رکھے تو یہ نہ کہنا کہ میں اسے پورا نہیں کر سکتا۔ جو پچھ وہ کے اُسے ایک دم سے قبول کر لینا، کہنا کہ میں ایسانی کروں گا"۔ اس کے بعد عمر و گھر چلے آئے۔

دوسر اروز آن پہنچا۔ فجر کی نماز اداکر نے کے بعد عبد الرحمٰن منبر پر چڑھے۔ منبر پر کھڑے ہوکر اُٹھوں نے کہا: "آپ سب جانتے ہیں کہ عمر رضی اللہ عنہ نے اس بات کو پیند نہیں کیا کہ وہ کسی کو اپنا جانتین مقرر کریں۔ وہ اس کام کے ثواب یا گناہ سے خود کو آزادر کھناچاہتے تھے۔ یہ بوجھ اُٹھوں نے ہم پانچوں کے کندھوں پرر کھا ہے۔ میں نے اپنے آپ کو اس دوڑ سے باہر نکال لیا ہے، اور سعد وزبیر نے اپنا فیصلہ کرنے کا اختیار مجھے بخش دیا ہے۔ اب یہ بات علی اور عثمان کے مابین ہے، آپ جس کا انتخاب کرتے ہیں میں اُس کی بیعت کر لول گا۔ اور اس سے بیشتر کہ آپ اس مجلس سے گھر جائیں، ہر کسی کو پیتہ ہو کہ اگلا میں اُس کی بیعت کر لول گا۔ اور اس سے بیشتر کہ آپ اس مجلس سے گھر جائیں، ہر کسی کو پیتہ ہو کہ اگلا امیر المؤمنین کون ہے؟"۔ ایک گروہ نے کہا کہ وہ علی کو چاہتے ہیں، دوسرے گروہ نے اختلاف کیا اور کہا کہ وہ عثمان کو چاہتے ہیں۔ سعد بن زید نے کہا : "ہمارے نزدیک آپ بہتر ہیں اور ہم آپ کو پہند کرتے ہیں۔ اگر آپ اپنے آپ کو بیعت کے لیے پیش کریں گے تو کوئی بھی اس کی مخالفت نہیں کرے گا۔ عبد الرحمٰن نے کہا: "اس کا وقت گزر چکا ہے، اس بات کو ختم کر دو اور اب بیہ دیکھو کہ ان دونوں گا۔ عبد الرحمٰن نے کہا: "اس کا وقت گزر چکا ہے، اس بات کو ختم کر دو اور اب بیہ دیکھو کہ ان دونوں گا۔ عبد الرحمٰن نے کہا: "اس کا وقت گزر چکا ہے، اس بات کو ختم کر دو اور اب بیہ دیکھو کہ ان دونوں

میں سے کون بہتر ہے "۔ عمار بن یاسر نے کہا:" اگر آپ چاہتے ہیں کہ کوئی اختلاف پیدانہ ہو تو علی کی بیعت کریں۔ مقداد نے کہا:" یاسر درست کہہ رہاہے، اگر آپ علی کی بیعت کریں گے تو کسی کو اختلاف نہیں ہو گا"۔ عبداللہ بن سعد بن السرح جو عثمان کارضاعی بھائی تھااور ایک بار مرتد ہو چکا تھااور بعد میں دوبارہ اسلام قبول کیا، لوگوں کے در میان سے اٹھااور عبدالرحمٰن کو کہا:" اگر آپ چاہتے ہیں کہ کوئی بھی خلاف نہ اٹھ کھڑ اہو تو عثمان کی بیعت کریں"۔

<sup>190:</sup> عمارین یاسر کے والد یاسر بن عامریمن کے بنو قبطان قبیلے سے متھے۔ اُن کی ماں سمیہ بنت خیاط تھیں۔ دونوں میاں بیوی بنو حذیفہ کے غلام متھے۔ بعد میں بیو کی بنو حذیفہ کے غلام متھے۔ بعد میں بیو کی اور بیٹے نے اسلام قبول کیا تواضیں بہت کی اذیتوں کا اسلام باہوا، جن میں پتی رستان ہے گار بن یاسر کے والدان اذیتیوں کی وجہ سے مرگئے۔ اُن کا سامناہوا، جن میں پتی رستام نے قبل کر دیا۔ سمیہ کو اسلام کی پہلی شہید خاتون کہاجاتا ہے۔ کہتے ہیں کہ سورت العند کہوت کی دوسری آیت عمار کی والدہ کی موت کے متعلق ہے۔ "کیالوگ یہ خیال کیے ہوئے ہیں کہ صرف یہ کہنے سے کہ ہم ایمان لے آئے چھوڑ دیے جائیں گے اوران کی آزمائش نہیں کی جائے گی"۔

یوں اوپر اٹھایا گویا علی کے ہاتھ میں دینے والے ہیں اور کہا: " کیا تم خدا کی قشم کھا کریہ عہد کرتے ہو کہ مسلمانوں کے معاملات کو قر آن، سُنّت رسول اور اُن دو خلفاء کے طریقوں کی مانند نبھاؤ گے جو پہلے ہو گزرے ہیں؟"۔

علی کو عمرو بن العاص کے وہ لفظ یاد آئے جو اُنھوں نے رات کو کہے تھے۔ اُنھوں نے عبدالرحمٰن کو کہا: " یہ کام اس شرط پر مشکل ہے، کیا کوئی خدائی کتاب کے احکامات اور پیغیبر کی سُنّت کو مکمل طور پر جانتا ہے؟لیکن جس قدر میر اعلم ہے اور میرے پاس طاقت واہلیت ہے، میں کوشش کروں گا اور اس کو بہتر طور پر نبھانے کی توفیق دینے کے لیے خداہے دعاما نگوں گا"۔

عبد الرحمٰن نے اپنے بائیں ہاتھ کو علی سے ہٹالیا اور اپنے دائیں ہاتھ کو وہیں رکھا اور علی سے کہا: "ان شر الط کے سلسلے میں الیی سُستی اور کمزوری؟۔اے عثمان آؤ'۔عثمان اٹھے اور آگے آئے۔عبد الرحمٰن نے عثمان کا دایاں ہاتھ اپنے بائیں ہاتھ میں تھا ما اور کہا: "اے عثمان! کیا تم خدا کی قشم کھا کریہ عبد کرتے ہو کہ اُمّت کی اس ذمہ داری کو خدائی کتاب کے احکامات، سیرت پنجبر اور اُن دوخلفاء کے طریقوں کے مطابق نبھاؤگے ؟'۔عثمان نے کہا: "مجھے قبول ہے "۔

عبد الرحمٰن نے اپنے دائیں ہاتھ کو جو علی کو نہیں دیا تھا، جلدی سے عثان کے ہاتھ میں دے دیا اور بیعت کرلی اور کہا" بار ک الله لک فیما صدّد الیک" (اللّه نے جسے تم سے نوازا ہے اُس میں برکت دے)۔ لوگ اٹھے اور اُنھوں نے بیعت کرلی، اور علی حیر ان رہ گئے اور عبد الرحمٰن کو کہا: "خد عتمونی خد عقد" (تم لوگوں نے مجھے دھوکا دیا ہے)۔

علی کا خیال تھا کہ جو بات عمر و بن العاص نے اُن سے کہی تھی ، یہ عبد الرحمن ، عثمان ، سعد اور زبیر سے طے کرنے کے بعد کہی تھی۔ چب اُنھوں نے واپس طے کرنے کے بعد کہی تھی۔ چب اُنھوں نے واپس مڑکر دیکھا، توعبد الرحمٰن نے کہا: " اے علی کہاں جارہے ہو ، بیعت نہیں کروگے ؟۔ خدانے کہاہے: "

فَمَنُ لَكَتَ فَإِنَّمَا يَدُكُ عُلَى نَفْسِهِ "(پھر جوعهد كو توڑے توعهد توڑنے كا نقصان اى كو ہے: الفَتْح۔10 ) - كيا ميں نے اپنے آپ كواى كيے دستمر دار نہيں كر ليا تھا كہ ميں جو بھی فيصلہ كروں گاوہ شمصيں منظور ہو گا؟ - كيا عمر نے بيے نہيں كہا تھا كہ جو عبد الرحمٰن كى رائے كا احترام نہ كرے أسے قتل كر ديا جائے؟ " - على نے جب بيہ بات سُنى ، تو واپس پلٹے اور بيعت كرلى - أس روز ظهر كى نماز كے بعد بيعت مكمل ہو گئی اور عثمان نے نماز كى امامت كروائى " -

طبری کے بقول ابوسفیان نے عمرو بن العاص سے مل کر خلافتِ عثان کے لیے منصوبہ بندی کی تھی۔
کیونکہ وہ علی کے خلیفہ بننے سے ڈرتے تھے۔ یہ وہی ابوسفیان تھے جو بارہ سال پہلے ابو بکر کے خلیفہ بننے
سے اس قدر طیش میں آئے تھے کہ علی کو بیعت کی پیشکش کی تھی اور یہ کہا تھا کہ میں مدینہ کی گلیوں کو
قریش جنگجوؤں سے بھر دوں گا۔ لیکن اب علی اور عثمان کے در میان فیصلے کا وقت آیا تو اُنھوں نے عثمان
کو علی پر ترجح دی جن کے زیر سامہ اُنھیں عروج مل سکتا تھا اور علی کے تقویٰ سے انہیں ڈر لگتا تھا۔

یہ بات یقین سے کہی جاسکتی ہے کہ عمر کے بعد اگر علی خلیفہ بنتے تو اسلام کاسنہری دور زیادہ طول پکڑتا۔ اختلافات سرنہ اٹھاتے، اسلام کے اصولوں سے انحر اف واقع نہ ہوتا، مال وزر کے مثلاثی لوگ عثمان کی حکومت کے اعلیٰ عہد وں پرنہ پہنچتے اور بیشتر حوادث جو خلافت معاویہ اور اموی سلسلے کا باعث بنے، واقع نہ ہوتے۔

9: حضور کی رحلت کے بعد اُن کے ساتھیوں کو دوالگ الگ گروہوں میں تقسیم کیاجا سکتاہے:

ایک گروہ اُن لوگوں پر مشتمل تھا جو اُن کی نبوت پر ایمان رکھتا تھا اور دوسر اگروہ نبی ہونے کے علاوہ اُنھیں ایک ریاستی ڈھانچے کے خالق کے طور پر بھی تسلیم کرتا تھا۔ ان لوگوں نے اس ڈھانچے کے قیام کے لیے معاونت کی ، اور اپنے آپ کو اس ڈھانچے کا وارث سجھتے ہوئے اس کی بقااور حفاظت کو اپنی ذمہ داری سیحصے تھے اور یہ دونوں گروہ اس ڈھانچ کی تعظیم و تکریم اور شان و شوکت کے متعلق ہم خیال تھے۔

بغیر کسی شک کے کہا جاسکتا ہے کہ عمر اُنھی میں سے ایک تھے۔ اسی وجہ سے اُنھوں نے مسجد کے اندر تلوار نکال کرلوگوں کو ڈرایا تھا کہ محمد مرے نہیں بلکہ وہ مو کی کی مانند چالیس دنوں کے لیے غائب ہو گئے ہیں۔ لیکن ابو بکر نے ہاتھ میں قر آن اٹھا کر اُنھیں کہا:" اِنگھ میٹے ڈاٹھ مُٹھ میٹون "(تم بھی مر جاؤگ اور کہا:" اگر محمد کی پرستش اور یہ بھی مر جائیں گے: سورت الزمُّر ۔ 30)۔ اس کے بعد وہ منبر پرچڑھے اور کہا:" اگر محمد کی پرستش کرتے تو خدا ہر گزنہیں مرا۔"

اس کے بعد انہوں نے سورت آل عمر ان کی آیت 144 پڑھی:

وَمالْحُمَّانُ اللَّرَسُولُ قَل خَلَت مِن قَبلِهِ الرَّسُلُ اَفَائنِ ماتَ اَو قُتِلَ انقَبَلتُم عَلى أعقبا بِكُم

(اور محمد توایک رسول ہے اس سے پہلے بہت رسول گزرے پھر کیا اگر وہ مر جائے یامارا جائے تو تم الٹے یاؤں پھر جاؤگے )۔

مہاجرین اور انصار کے جھگڑے کے دوران عمر نے بہت مہارت اور حوصلے سے خلافت کو قابو کیا۔ اور بہت مہارت سے اُسے ابو بکر کے سپر دکیا اور اس کے بعد اُنھیں مرتدوں سے جنگ کرنے کی ترغیب دی۔ اور مرتدین کو گھٹنوں کے بل جھکانے کے لیے کسی بھی بے رحمانہ عمل سے دریخ نہیں کیا۔

ذ بن میں بے اختیار یہ سوال اٹھتا ہے کہ کیا عمر کے نزدیک دین اسلام کی روح مقصود بالذات تھی یا اسلامی خلافت ؟۔ یہ اسلامی ریاست جو وجو دمیں آئی تھی اسے کسی بھی صورت ختم نہیں ہوناچا ہے تھا۔ یہ نوزائیدہ ریاست و حکومت جے محمد وجو دمیں لائے تھے اور جس نے عرب قبائل کی جاہلانہ اور حقیر صورت حال کو ختم کیا تھا، کو ہر قرار رہنا چاہیے۔ ان صحر انشین عربوں کے اختلاف اور چھوٹی چھوٹی نظر باتی تقسیم ختم ہو جائے گی، اور اسلام کے ہر چم تلے ایک نیامعاش وابھرے گا۔

چنانچہ ارتداد کی جنگوں سے فارغ ہونے کے بعد عمر نے اُن لوگوں کو ایک ایسے طاقتور لشکر میں تبدیل کر دیا، جس کی پہلے نظیر نہیں ملتی۔ عمر نے جو اپنی حقیقت پندی، دور اندیشانہ سوچ اور عربوں کی ذہنیت سے واقف تھے، اُنھیں ایران اور روم سے جنگ کے لیے بھیج دیا۔ وہ جانتے تھے کہ زراعت، صنعت اور تجارت سے نا آشابہ قبائل آرام سے نہیں بیٹھیں گے، اور ان کے وجود کے اندر چھی ہوئی توانائی خارج ہونے کاراستہ ڈھونڈ تی رہے گی۔ یہ لوگ فخر کے مارے اور جنگجو ہیں، اور عور توں اور مال کی جستجو میں رہتے ہیں۔ کیا یہ بہتر نہیں کہ اس بے قابو توانائی کو ایک بڑے بدف کی طرف موڑ دیا جائے۔ ان عربوں کی مال وزن کے حصول کی خواہش کو سر حدوں کے باہر موڑ دینازیادہ سود مند تھا۔ تاریخ اس بات کی شاہد ہے کہ اُن کا اس تدبیر کو اختیار کرنا ایک مناسب فیصلہ تھا۔

10: ایران اور روم کے در میان پے در پے جنگوں نے دونوں کے معاشر تی اور سیاسی تانے بانے کو کمزور کر دیا تھا۔ لیکن اس سے زیادہ اہم اور مؤثر عضر جزیرہ نماع رب کے شال میں عربوں کی موجو دگی تھی جو پچھلی دو تین صدیوں سے آہتہ آہتہ شام، اردن اور شام کی جانب ہجرت کر گئے تھے۔ یہاں تک کہ اُنھوں نے وہاں ایران وروم کی سرپر سی میں حکومتیں تھکیل دیں تھیں۔ یہ لوگ خصوصی طور پر ان کے نچلے طبقے کے لوگ، مسلمان لشکر کے مدد گار تھے۔ عمر کی دنیا کو فتح کرنے میں کامیابی میں ان لوگوں کو اصل سرمایہ سمجھا جاتا ہے۔ شائد اُنھوں نے ہی عمر کو ایسا کرنے کی ترغیب دی ہوگی، کیوں کہ اسلام ایک ایسے وسلے کی شکل افتیار کر گیا تھا جو عرب قومیت کو بڑھا وا دینے کا حامی تھا۔ یہ فقوعات ایک الیمی رزمیہ داستان تھی، جس نے نہ صرف دوسروں پر فتح پانے اور بے شارمال غنیمت حاصل کرنے کی بیاس کو جھا ا، بلکہ ذکت، بھارگی اور غیم ول کی اطاعت سے بھی رہائی دلائی تھی۔

11: اس بات میں کوئی شک نہیں کہ لو گول نے خلوص دل سے اسلام قبول کیا تھااور اپنے ایمان اور جہاد کے فرض کی ادائیگی کے لیے کچھ لوگ شام اور عراق کی جانب روانہ ہوئے تھے۔ لیکن شہاد توں اور اسلامی تاریخ کے دوران پیش آنے والے واقعات سے ظاہر ہو تاہے کہ ان فتوحات کا مقصد دوسروں پر

غلبہ حاصل کرنا تھا۔ دنیاوی مال کے حصول نے زہد اور دنیاسے بے نیازی کو ایک تنگ دائرے میں محصور کر دیا۔ مسلمانوں اور حتیٰ کہ معزز صحابیوں نے بھی ان فتوحات سے بے شار مال و دولت حاصل کیا۔

طلحہ اور زبیر معزز صحابی ہونے کے علاوہ عشرہ مبشرہ کا حصہ اور دونوں اُسی شور کی کے رکن تھے جسے عمر نے خلیفہ کا تعین کرنے کے لیے تفکیل دیا تھا۔ ان دونوں مومنین نے موت کے وقت تیس سے چالیس ملین در ہم نقد اور ملّہ، مدینہ، مصر اور عراق میں جائیدادیں جھوڑی تھی۔ ان دونوں نے عثان کے قتل کے بعد علی کی بیعت کر لی تھی لیکن جب اُنھوں نے دیکھا کہ عثان کی مانند علی سخاوت اور بخشش کے طریقے پر عمل نہیں کررہا، توانھوں نے علی کے خلاف خروج کیا۔

عائشہ ، پیغیبر اسلام کی چیتی ہوی جن کا شار اسلام کی محتر م ترین ہستیوں میں ہو تا ہے ، چند ایک حفاظ میں سے ایک ہونے کے علاوہ احادیث کی بہت ثقہ راوی تھیں۔ اُمّت کے اجماع کے خلاف کہ اُنھوں نے علی کو خلافت کے لیے منتخب کیا تھا، عثان کے قتل کے بہانے جنگ جمل شروع کی کیونکہ علی نے مسلمانوں کے بیت المال سے اُنھیں عثان کی مانند نہیں نوازا تھا۔ اور شائد "إفك" کے مسلے پر بھی علی نے اُن کی خواہش کے برعکس رائے دی تھی۔ صفین ، جمل اور نہروان کی جنگوں کی وجہ اس کے علاوہ پچھ نہیں تھی کہ علی عثان کی روش اور نرمی کو جاری نہیں رکھ سکے۔ چنانچہ تمام وہ لوگ جو عمر کے بعد عثان کی خلافت کے دوران بہت عروج حاصل کر گئے تھے، وہ علی کی پر ہیز گارانہ روش سے بہت زیادہ ناخوش کی خلافت کے دوران بہت عروج حاصل کر گئے تھے، وہ علی کی پر ہیز گارانہ روش سے بہت زیادہ ناخوش در لیغ نہیں کیا۔

12: جب تک حضور زندہ رہے، انہوں نے قرآنی آیات کی طاقت، تدبیر، سیاست اور آخر میں تلوار اور دھمکیوں سے مال و ز کے بھوکے اور روحانی دنیا سے بیگانے ان لوگوں پر اسلام نافذ کیا۔ لیکن اُن کی رحلت کے بعد اُن کے جانشینوں نے اُن کانام استعال کیا اور عربوں کی قومی سلطنت استوار کی۔

اوریہ وہ وقت تھاجب محمد کے نام کو کبریائی، معجزات اور مافوق الفطرت کام سر انجام دینے کے دعووں کے پر دے سے ڈھانپ دیا گیا۔ محمد جھوں نے اپنے تمام دور رسالت میں خود کو خدا کا ایک بندہ کہا، مرنے کے بعد وہ بشریت کی صف سے خارج ہو گئے، اور اُنھیں خدائے مقدس کے مقام پر فائز کر دیا گیا۔

ہر معتبر اور محترم شخصیت کی موت کے بعد اُس کی ذات سے کچھ مخصوص داستا نیں منسوب ہو جاتی ہیں۔
انسان کتابی محترم کیوں نہ ہو، وہ بشر ہو تاہے اور لا محالہ اُس میں کمزوریاں بھی ہوتی ہیں۔ اُسے بھوک گئی ہے، بیاس گئی ہے، بیاس گئی ہے، بینی خواہش ہوتی ہے اور عین ممکن ہے کہ اُخییں انجام دینے میں وہ انکساری اور اعتدال کی حدود سے آگے نکل جائے۔ صعوبتوں اور دشواریوں کا سامنا کرتے وقت وہ کمزوری کا اظہار بھی کرنے لگتا ہے۔ دوسروں کی مخالفت اور دشمنی کے وقت اُس کے اندر غصہ اور کینہ بھی پیدا ہو تاہے، اور شائد مخالفین کے دلائل اور رشک کی وجوہات بھی اُس پر غلبہ پالیتی ہیں۔ لیکن تمام وہ باتیں جو اس اختلاف کا باعث بنیں، مرنے کے بعد بھلادی جاتی ہیں اور اُس غلبہ پالیتی ہیں۔ لیکن تمام وہ باتیں جو اس اختلاف کا باعث بنیں، مرنے کے بعد بھلادی جاتی ہیں اور اُس کے ایکھے کام، اُس کے دماغ اور فکر کی زر خیزی باقی رہتی ہے باؤسیں بادر کھا جاتا ہے۔

فطری طور پر ایسی صورت حال جب کہ اس مذہب کے بانی جس کے تابع اور ماننے والوں کی تعداد کروڑوں میں ہو، اس رویے کا جم بہت بڑا اور اس کی سطح بہت او نچی ہوتی ہے۔ جنگ خندق میں قریش نے عبیبنہ بن حصن کو محمد کے پاس بھیجا، کہ اگر سال کی تھجوروں کی پوری فصل محاصرہ کرنے والوں کو دے دی جائے تو قریش اور بنو غطفان واپس چلے جائیں گے۔ پھر قریش کے ایکی نے کہا:"اچھااگر پوری

نہیں دیتے تو آدھی دے دو تو ہم واپس لوٹ جائیں گے "۔ حضور جو قبائل کے اتحاد کی وجہ سے ڈرے ہوئے تھے اور اسی وجہ سے مدینہ کے گر دخندق کھودی تھی، نے اس شرط کو قبول کر لیا۔ لیکن جب صلح نامہ لکھا جارہا تھاتو اوس کے ہم دار سعد بن معاذ نے پوچھا: " کیا اس پیشکش کو قبول کرنے کے سلسلے میں وحی نازل ہوئی ہے ؟"۔ پیغیبر نے فرمایا: " نہیں، لیکن چو نکہ تمام عرب قبائل متحد ہو چکے ہیں اور اس بات کا خدشہ ہے کہ وہ یہودیوں کے تعاون سے مدینہ میں داخل ہو جائیں گے۔ لہذا اس تدبیر سے ہم انتھیں والیس لوٹا دیتے ہیں اور پھر ہم یہودیوں پر حملہ کریں گے "۔ سعد نے کہا:" یہ لوگ کفر اور جاہلیت کے زمانے میں بھی ہم سے ایک بھبور ماصل نہیں کرسکے۔ اب جب کہ ہم مسلمان ہو چکے ہیں اور خدا بھی ہمارے ساتھ ہے، ہم اس نگ کو قبول نہیں کریں گے اور اِنھیں تاوان نہیں دیں گے۔ ان کے لیے جواب تلوار کی دھار ہے "۔ حضور نے اُن کی یہ بات مان کی اور تاوان دینے سے انکار کر دیا۔ 191 جواب تکوار کی دھار ہے "۔ حضور نے اُن کی یہ بات مان کی اور تاوان دینے سے انکار کر دیا۔ 191 حضور کورائے دی یا حضور نے اُن صحابیوں سے مشورہ طلب کیا۔ اور اُن لوگوں نے پوچھا کہ اس بارے مشور کورائے دی یا حضور نے اُن کی دائے کو اُن کی دائے پر چھوڑ دیا۔

191: نبی کریم نے عیینہ بن حصن بن بدر کے پاس کہلا بھیجا کہ اگر تو مناسب سمجھے تو میں تم لو گوں کے لیے انصار کے تہائی کھل مقرر کر دوں تو کیا غطفان کو جو تیرے ساتھ بیں واپس کر دے گا۔ اور احزاب (متفرق گروہوں) کے در میان نااتفاتی کرا دے گے۔ عیینہ نے آپ کے پاس کہلا بھیجا کہ اگر آپ میر احصہ مقرر فرمادیں تو میں کر دوں گا۔ نبی کریم نے سعد بن عبادہ اور سعد بن معاذ کے پاس قاصد بھیجا اور انحص اس کی خبر دی۔ انھوں نے کہا کہ اگر آپ کی بات پر اللہ کی طرف ہے مامور بیں تو اللہ کے امر کو جاری کیجئے۔ آپ نے فرمایا کہ اگر میں کہا تھوں نے نہا کہ اگر آپ کی بات پر اللہ کی طرف ہے مامور بیں تم دونوں کے سامنے بیش کر تاہوں۔ اُٹھوں نے اگر میں کی بات پر مامور ہو تا تو تم دونوں کے سامنے بیش کر تاہوں۔ اُٹھوں نے جو اور اللہ کی۔ جمہ بن جر پر الطبری)۔

لیکن اُن کی رحلت کے بعد اُن کی تمام بشر می کمزوریوں کو فراموش کر دیا گیا، اُن کا ہر کام کمالیت کا نمونہ اور ارادہِ خداوندی کامظہر قرار پایا۔ حکام نے ہر معاملے اور ہر مشکل میں اُن کے طرز عمل اور کر دار کا حوالہ دیا۔ سادہ لوح مومنین نے اُن عظیم دنوں کی بڑی سے بڑی تصویر کشی کی اور ہر کسی نے اپنی شان بڑھانے کے لیے اس جملے کا سہارالیا کہ اُس نے حضور سے فلال بات سنی تھی۔

قر آن کے قوانین اور احکام پوری طرح واضح اور طے کر دہ نہیں ہیں۔ چنانچہ مومنین کو پیغیبر کے کر دار اور طرز عمل اپنے فرائض سے طے کرناچا نہیں۔ نماز قر آن میں واضح طور پر واجب ہوئی ہے۔ لیکن اس کا انداز اور تعداد پیغیبر کے طرز عمل سے معلوم ہونا چاہیے۔ اس وجہ سے حدیث اور عنت کا آغاز ہوا جس میں اس انداز سے روز بروز اضافہ ہوا، کہ تیسری اور چوتھی صدی ہجری میں احادیث کی تعداد ہزاروں سے تجاوز کر گئی۔ اور سینکڑ وں لوگ اسلامی ریاست کے مختلف علاقوں میں گئے تا کہ احادیث کو جمع کر سکیں 192۔ محد ثین کا ایک طبقہ پیدا ہو گیا جنمیں اسلامی ریاست میں بہت اعتبار اور احترام کی نظر وں سے دیکھا جاتا تھا، اُنھیں ہز اروں احادیث زبانی یاد تھیں۔ کہا جاتا ہے کہ ابن عقدہ کو، جن کا انقال 332 ہجری میں ہوا، ڈھائی لاکھ احادیث بعد اسادیاد تھیں۔ صاف ظاہر ہے کہ ایک بڑا پھر نہ

<sup>192:</sup> ہنگری کے اِگناز گولڈ زیبر کے مطابق "لوگ اس بات کو اہم نہیں سمجھتے تھے کہ موجودہ حالات میں کیا چیز مناسب یا درست تھی، بلکہ رسول اللہ یا صحابہ کرام نے اس معاطم کے متعلق کیا فرمایا تھا یا اس سے کیئے بٹیا تھا۔ اور اس کے متعلق ان کے پاس کون سے مناسب اعال کاعلم یاروایات پہنچیں"۔ لہٰذاکس بھی مخصوص حالت میں اخلاقی راہنمائی کے لیے یا کمی فعل کے جائز یا مستحسن ہونے کا فیصلہ کرنے کے لیے فلنفہ اخلاقیات کی بجائے ہنجبر اسلام کے فر مودات، احادیث کی اسناد، صحت اور اساء الرجال کو اہمیت دی جائے گئی۔ چنانچہ کس بھی اخلاقی جواز کی بجائے اہمیت اس بات کی مظہری کہ راوی کون ہے اور وہ کس قدر قابل اعتبار ہے۔ یوں عقلیت پہندی کی جگہ احادیث کی اجمت بڑھ گئی۔

مارنے کی علامت ہو تاہے <sup>193</sup> اور اتنی زیادہ احادیث کاموجو د ہونابذات خود اُن کے عدم صحت کا ثبوت ہے۔

اس امرکی جانب توجہ دلاناضر وری ہے کہ لوگوں نے اپنے ذمہ داری کی ادائیگی سے کیوں پہلو تہی کی، اور اصادیث جمع کرنے کے اس قدر در پے ہوگئے کہ انسانی عقل اور تفکر کی و قعت ہی ختم ہوگئی ؟۔ ابن تیمیہ نے کہا کہ محمد کے حوالے کے علاوہ جو بھی چیز ہم تک پہنچی ہے، وہ وجود نہیں رکھتی، یاحسن بن محمد اربلی انتخال 660 ہجری میں ہوا، کا کہنا ہے: "صدی الله و کذب ابن سینا" (اللہ سچا ہوا ایک سینا جموٹا ہے)۔

14: یہ بات معقول اور نا قابل تر دید ہے کہ ہم زمان و مکان کے لحاظ سے گیار ہویں صدی اور حجاز کے ماحول سے جتنازیادہ دور ہوتے ہیں، معجزات کا جم بڑھتا جاتا ہے۔اعتقاد اور تخیل کو بروے کار لایا گیا، اور ایک انسان جو اخلاقی اور فکری خوبیوں سے آراستہ تھا جن سے وہ تاریخ کا دھارا بدلنے کے قابل ہوا، ایک انسان جو اخلاقی میں تبدیل کر دیا گیا جو صرف داستانوں میں یائی جاتی ہے۔

15: ایران نے شکست کھائی۔ پے در پے شکست کھائی۔ قادسیہ اور نہاوند میں شکست کھائی۔ شر مناک اور درد ناک شکست کھائی۔ ایس شکست جس کے سامنے سکندر کی فتوحات اور منگولوں کی بلغار بھی دھندلا جاتی ہیں۔ لیکن اس سے بیہ حقیقت ایک بار پھر ثابت ہو جاتی ہے کہ کوئی بھی ملک جس کے منتظم

194 : اربل: عراق کے قریب ایک شہر - حسن بن محمد بن احمد بن نجااور لقب عز الدین اربل میں پیدا ہوئے۔ 660 ہجری میں دمشق میں وفات یائی۔ وہ اندھے تھے اور بزرگان دین کو مہت بر ابھلا کہتے تھے۔ تاریخ اربل کے نام سے ایک کتاب اُن سے منسوب ہے۔

<sup>193:</sup> فاری کی کہاوت ہے: "سنگ بزرگ نشانہ نزدن است "بڑا پھر اٹھانانہ مارنے کی علامت ہے۔ بھاری پھر سے کسی کو مارانہیں جاسکتا۔ کسی کو مارنے کے لیے ہمیشہ چھوٹا پھر ہی اٹھا ماجا تاہے ، جے بھیکنے میں آسانی ہو۔

با تدبیر اور جرنیل اہل نہ ہوں، تو وہ غیر مسلح اور غیر تربیت یافتہ مٹھی بھر عربوں کے ہاتھوں بھی سب کچھ کھو پیٹھے گا۔

ایران نے شہر کے بعد شہر اور صوبے کے بعد صوبے میں ہتھیار ڈالے اور وہ مجبور ہو گئے کہ یاتواسلام قبول کر لیس یاذلیل ورسوا ہو کر جزیہ دیں۔ کچھ لوگ جزیہ دینے بچنے کے لیے اور کچھ موہدوں کے ناجائز تسلط سے رہائی کے لیے مسلمان ہو گئے۔ اسلام کا سادہ دین جو کلمہ شہادت ادا کرنے سے مکمل ہو جاتا ہے، عام ہو گیا۔ خصوصی طور پر جب تلوار کی دھار اُن کی گر دن کے پیچھے تھی۔

ایرانی اپنے قومی شیوے کے مطابق فاتحین سے قربت پیدا کرنے کے لیے خود آگے بڑھے۔ اور اُن کی اطاعت و خدمت کی۔ اپنی تمام ذہانت، فکر اور بصیرت کو نئے آ قاؤں کے حوالے کیا۔ اُن کی زبان سیھی اور اُن کے طور طریقے اختیار کیے۔ فاتح قوم کی لغات کی تدوین کی اور اُن کے صرف و نحو کو درست کیا۔ اور اپنے فاتحین کے ہاں ملاز مت حاصل کرنے کے لیے کسی بھی قتم کی اطاعت، انکساری یاذات قبول کرنے سے دریغ نہیں کیا۔ مسلمانی کے حوالے سے وہ عربوں سے بھی آگے بڑھ گئے حتی کہ اپنے پرانے دین اور طور طریقوں کی بھی شخقیر کرنے گئے اور اسی طور عربوں اور اُن کے بزرگوں کے و قار کو بلند کرنے کی کوشش کی۔ و قار کا عضر، جوانمر دی، سیادت کی صلاحیت اور عظمت اُنھیں صرف عربوں کی اُن نظر آئیں۔

ہر بدوی شعر، ہر جاہلانہ تمثیل اور زمانہ جاہلیت کے عربوں کا ہر بے سروپا فقرہ حکمت اور معرفت کی تجرید کانمونہ اور زندگی کا اصل قرار پایا۔ اُنھوں نے اسی بات پر اکتفاکر لیا کہ وہ فلال قبیلے کے موالی یا فلال امیر کے دستر خوان کے کاسہ لیس ہیں۔ اور فخر کرتے تھے کہ کسی عرب نے اُن کی بیٹی سے شادی کی ہے اور شیخی بگھارتے تھے کہ اُنھوں نے اپناعر بی نام رکھا ہے۔ اُنھوں نے اپنی تمام فکر و فر است کو فقہ محدیث، الہیات اور عربی ادب کے لیے استعمال کیا جس سے اسلامی تعلیمات کاستر فیصد مواد پیدا ہوا۔

یہ لوگ شروع میں ڈرکی وجہ سے مسلمان ہوئے لیکن دو تین نسلوں کے بعد مسلمانی کے حوالے سے بیہ عربوں سے بھی آگے نکل گئے۔ حکومتی مشینری کے نزدیک ہونے کے لیے اِنھوں نے چاپلوسی اور کاسہ لیسی سے اس حد تک کام لیا کہ ایک مشہور وزیر آئینہ اس لیے نہیں دیکھتا تھا کہ اُسے آئینے میں کہیں ایک بھی فکل نظر نہ آ جائے۔ حاکم اور گور نر بننے کی امید میں اِنھوں نے پہلے عرب امراکی فرمانبر داری کی تاکہ اِنھیں اُن کے خوان سے لقے نصیب ہو سکیس لیکن آہتہ آہتہ یہ سلسلہ اس حد تک چلا گیا کہ اِنھیں اپنی شافت پر شبہ ہونے لگا۔ اور تیسری اور چو تھی صدی ہجری میں ایر انیوں نے ایپ آپ کو صفر اور جاز کو تمام خدائی نعموں کا واحد سر چشمہ تصور کیا۔

خرافات، غیر عقلی سوچوں اور معجزات کے حجم میں اضافے کا ماخذ شائد یہی نکتہ ہے۔ اگر مکّہ اور مدینہ کے حالات اور مکّہ کے تیرہ اور مدینہ کے دس سالوں کے واقعات کی اپنی ذہن میں تصور کشی کر سکتے توبیہ اس نتیجے پر نہ چینچتے جس کاذکر محمد باقر مجلسی <sup>195</sup> نے بحار الانوار میں کیاہے۔

"روایت ہے کہ عید کے دن حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین ، اپنے جدّ بزر گوار ، حضور سے عید کے لباس کا نقاضا کر رہے متھے۔ جبر ائیل نازل ہوئے اور دو سفید لباس پیش کیے۔ حضور نے فرمایا: عید کے روز بنچ رنگین لباس پہنتے ہیں جب کہ تم حسن اور حسین کے لیے سفید لباس لائے ہو!۔ جبر ئیل بہشت سے ایک طشت اور کوزہ لے آئے اور کہا: میں پانی ڈالٹا ہول اور تم دھونے کے انداز میں رگڑو، لباس کارنگ وہی ہوجائے گاجو تم چاہوگے۔

195: 'مُلَا محمہ باقر مجلسی: (1627-1699)۔ شیعہ فرقے کے معروف ترین عالم، صفوی دور کے اواخر کے بزرگ ترین قاضی القصناۃ اور شاہ مسلطان حسین کے دور کے بااثر ترین سیاشدان سیجھے جاتے تھے۔ صفوی تاریخ کے اہم ترین مخققین نے اُنھیں افغانستان میں ایران کے سقوط کا ذمہ دار تھم ہرایا ہے۔ اُنھوں نے "بیعار الاُنوار،"اور" جِلیّة المُتِقّقین "جیسی کافی کتابیں تالیف کی ہیں جو سراسر خرافات سے بھری ہوگئیں۔۔

حضرت امام حسن نے سبز رنگ اور حضرت امام حسین نے سرخ رنگ کا امتخاب کیا۔ جب کپڑے رنگین ہو رہے ہیں ، تم کیوں رورہے ہوگئے تو جبر ائیل رونے لگے۔ حضور نے فرمایا: میرے بچے آج خوش ہو رہے ہیں ، تم کیوں رورہے ہو؟۔ جبر ائیل نے عرض کیا: یارسول اللہ، حسن نے سبز رنگ کا انتخاب کیا ہے جو اس بات کی دلیل ہے کہ شہادت کے وقت اُن کا بدن زہر کے اثر سے سبز ہو جائے گا 196 اور حضرت حسین نے سرخ رنگ کا انتخاب کیا ہے ، اُن کی شہادت کے وقت زمین اُن کے خون سے سرخ ہو جائے گی "۔ 197

ہجرت کے پہلے سال اور سریہ نخلہ سے پہلے حضور اور اُن کے ساتھیوں نے انتہائی مشکلات اور تنگ دستی میں زندگی بسر کی تھی۔ عبدالر حمٰن جیسے لوگوں کی تعداد زیادہ نہیں تھی جن کے پاس آمدنی کا ذریعہ تھا کہ جوں ہی وہ مدینہ وارد ہوئے تو بازار گئے اور کام میں مشغول ہو کر منافع کمانے لگے۔ باتی لوگ یہودیوں کے نخلتانوں میں مز دوری کرنے لگے، اور چونکہ اُنھیں کھیتی باڑی کاعلم نہیں تھااس لیے اُنھیں کھدائی کرنے اور کنویں سے بانی کھینچنے کے کام پر اکتفاکر نایڑا۔

حضرت محمد خود کوئی کام نہیں کرتے تھے، اُن کا گزارہ دوسروں کے عطیات اور تحا کف پر ہو تا تھا۔ وہ کبھی شام کو بھوکے ہی زمین پر سو جاتے تھے اور کبھی چند کھجوروں سے اپنی بھوک مٹانے کی کوشش کرتے تھے۔ ہم بدبات اُن کی تحقیریاشان کو گھٹانے کے لیے نہیں کررہے۔اس کے برعکس اُن کی شان

<sup>196:</sup> حسن بن علی طلاق دینے کے بے انتہاعادی تھے، ادھر شادی کی اور اُدھر طلاق دے دی۔ اُن کے اس و تیرے سے بیہ خدشہ پیدا ہو گیا تھا کہ قبائل میں اب ہمیشہ دشنی رہے گی۔ علی بن ابوطالب بھی میٹے کے اس رویے سے بہت تنگ تھے اور لوگوں سے کہتے تھے کہ اپنی بیٹیوں کی شادی حسن سے مت کروکو تکہ طلاق دہی اُن کی عادت ہو گئی ہے۔ حسن نے نوے شادیاں کیں۔ اُن کی موت اُن کی ہوی جعدہ بن اشعث کے زہر دینے کے فتح میں ہوگی۔ (بحوالہ تاریخ انخلفاء۔ امام جلال الدین البیوطی)۔

<sup>197:</sup> بیه غیر عقل اور نامعقول کہانی ہم مر زاجانی کاشانی کی کتاب"نقطة الکاف" میں پڑھتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ فرقہ بابیہ جوخود کو ایک جدید مذہب کا بانی سجھتا ہے، وہ بھی شیعیان سے ورثے میں ملی خرافات کو مانتا ہے۔

اور و قار اس بات میں ہے کہ خالی ہاتھوں اور مادی وسائل کے فقدان کے باوجود وہ جے رہے تا آئکہ جزیرہ نماعر ب پر غالب نہیں آئے۔انسانی تاریخ میں ایساخود ساختہ مر دوں کی نظیر بہت کم ملتی ہے،اور ان و قتوں کے حالات وواقعات کا علم اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ محمد دوسرے انسانوں کی مانند بشر تھے اور کوئی بھی،افوق الفطرت قوت یامافوق الفطرت انسان اُن کی مدد کو نہیں آیا۔

جنگ بدر کو مسلمانوں نے ہزاروں فرشتوں کی مددسے نہیں بلکہ اپنی دلیر کی، شجاعت اور قریش کی آرام طلحی اور لاپروائی کی وجہ سے جیتا۔ بالکل اسی طرح محمد کی حکمت عملی سے انماض برتنے کے نتیج میں جنگ احد میں مسلمانوں نے شکست کھائی۔ اگر خدا مسلمانوں کی مستقل مدد کر تا تو نہ اسنے غزوات کی ضرورت ہوتی، نہ ہی شہر مدینہ کے گرد خندق کھود نے کی نوبت پیش آتی اور نہ ہی ہنو قریظہ کا قتل عام ہوتا۔ بلکہ پیربات عقلی اصولوں کے زیادہ قریب ہوتی کہ خدا اس آیت کی مناسبت سے "وَلَوَ شِنْمَا لاَتُمَیْمَا کُلُّ نَفْسٍ هُمَادِهَا" (اور اگر ہم چاہتے تو ہر شخص کوہدایت دے دیتے) تمام کفار اور منافقین کے دلوں کو المان کی روشن سے منور کر دیتا 198ء۔

بنو قینقاع کے یہودیوں نے پندرہ دن کے محاصرے اور پانی وخوراک بند کر دینے کے نتیج میں ہتھیار ڈال دیئے تو محمد اُن سب کو قتل کرناچاہ رہے تھے۔ عبداللہ بن ابی نے جو اُن کا علیف تھا، ثالثی کی۔ محمد نے قبول نہ کیا تو عبداللہ بن ابی نے محمد پر عرصہ تنگ کر دیا بلکہ اُن کا گریبان پکڑلیا، غصے سے محمد کے چہرے کی رنگت سیاہ ہو گئی۔ اور جب اُنھوں نے دیکھا کہ عبداللہ نے قشم کھائی ہے کہ وہ یہودیوں کی حمایت سے کی رنگت سیاہ ہو گئی۔ اور جب اُنھوں نے دیکھا کہ عبداللہ نے قشم کھائی ہے کہ وہ یہودیوں کی حمایت سے

<sup>198:</sup> سورت الشّجديّة كى آيت نمبر تيره كى عبارت يول ہے: "اور اگر ہم چاہتے تو ہر شخص كوہدايت دے ديتے۔ ليكن ہمارى طرف ہے بير بات قرار بايكى ہے كہ ہم دوز تَ كوجنول اور انسانوں سب ہے مجر كر رہيں گئ"۔

ہاتھ نہیں کھنچے گا اور یہاں تک کہ عوامی مخالفت کی دھمکی بھی دی تھی تو آپ نے اُن کے قتل سے صرف نظر کرتے ہوئے اس بات پر قناعت کرلی کہ یہودی تین دن کے اندر مدینہ چھوڑ دیں۔ 199 سیر ت کی کتابوں اور اسلام کی ابتدائی ایام کی تاریخ میں ایسی بشری کمزوریوں کی سینکڑوں مثالیں درج ہیں ، جو اس بات کی گواہی دیتی ہیں کہ اُن وقتوں کے واقعات میں کسی بھی قشم کی مافوق الفطرت قوتیں ملوث نہیں تھیں۔ اور اُن وقتوں کے حالات پوری دنیا کے واقعات کی طرح ، اور ہر زمانے میں ویسے ہی اسباب اور طبعی وجو ہات کی وجہ سے وقوع پذیر ہوئے۔ اس بات سے نہ صرف محمد کی عظمت کم نہیں ہوتی ہی بلکہ اُن کی غیر معمولی شخصیت اور روحانی قوت کا بھی اظہار ہوتا ہے۔

لیکن بد قشمتی سے لوگوں کو یوں دیکھنے کی عادت نہیں ہے۔ گویاان واقعات کی طبعی اور منطقی طور پر توشیح نہیں ہو سکتی۔ لہذااُن کی قوت واہمہ الی صورت میں ہمیشہ خدا کو تخلیق کرتی ہے، جیسے قدیم اور نادان لوگ بادلوں کے کڑکنے اور بجل کے چیکنے کی توشیح نہیں کر سکتے تھے اور مجبوراً اسے خدائی آواز، غضب کی علامت، خداکی ناراحگی اور سزاد سنے کاعمل سمجھتے تھے، جس کا ظہور اُس کے احکام کی نافرمانی کی وجہ سے ہواہے۔

<sup>199: &</sup>quot;عبداللہ بن ابی پنیمر کے حضور پیش ہوااور عرض کی:" اے محمہ! میرے حلیفوں پر مہربانی کیجئے"۔ آپ صلعم نے اس سے رخ موڑ لیا۔ اس کے اس سے رخ موڑ لیا۔ "کے اس کے اس سے رخ موڑ لیا۔ "کے اس کے اس کی اشرات ظاہر ہوئے۔ آپ صلعم نے فرمایا: "تجھ پر افسوس ہو، مجھے چھوڑ دو"۔ اُس نے کہا: " بخدا، میں آپ کو اس وقت تک نہیں چھوڑ دو"۔ اُس نے کہا: " بخدا، میں آپ کو اس وقت تک نہیں چھوڑ دل گا، جب تک آپ میرے حلیفوں پر مہربانی نہیں فرمائیں گے۔ چار سو کھلے جم کے جوان اور تین سوزرہ پوش، جھوں نے بچھوں نے تجھوں کے بخدا میں زمانے کی گردشوں کا خطرہ محسوس کر رہا جھوں نے بچھوں نے بچھوں کے اس کے اس کے اس کی گردشوں کا خطرہ محسوس کر رہا جسوں اللہ نے فرمایا: "باؤ، میں نے تجھاری خاطرہ محسوس کر رہا جوں " ۔ رسول اللہ نے فرمایا: "باؤ، میں نے تجھاری خاطرہ انہیں آزاد کیا "۔ (الصارم المسلول علی شاتم الرسول: امام این تیہ ہیں۔)۔

عقل مند اور سمجھد ارلوگوں نے علّت و معلول کے باہمی تعلق کو نظر اند از کیا ہے۔ اور ہر بات میں خواہ وہ کتنی ہی معمولی اور عام سی ہو، خدائی مداخلت کو ضروری سمجھا ہے۔ اور خدائے بزرگ و قادر لینی لا محدود کا کنات کے مالک کو اپنے جیسافر ض کیا ہے۔ لہذاوہ جنت سے حسن اور حسین کے لیے کپڑے بھیجنا ہے، اور جبر ائیل رگریزوں کی مانند اُن کپڑوں کو سرخ وسبز رنگ میں تبدیل کر دیتا ہے، اور اس کے بعدرو تا ہے۔ بحار الانوار استثنائی کتاب نہیں ہے، جہال کر کرہ بن عرع وہ بن صرصرہ نام کی مجھلی با تیں کرتی ہیں 200۔

ایران میں حِلیۃ المنتقین ، جنات الخلود، انوار نعمانی ، مرصاد العباد <sup>201</sup>، قصص الانبیاء <sup>202</sup> اور "قصص العلماء <sup>203</sup>" جیسی سینکڑوں کتابیں ہیں۔ قوم کے سوچنے کی قوت کو مسموم اور تباہ کرنے کے لیے ان میں سے صرف ایک کتاب ہی کافی ہے۔

معجزہ تراثی کے بخار میں مبتلاعقل مندانسان اپنی عقل سے مکمل طور پر کنارہ کشی اختیار کر لیتا ہے۔ اُسے معلوم ہو تا ہے کہ محمد کو دوسرے انسانوں کی طرح بھوک لگتی تھی، وہ کھانا کھاتے تھے اور فطری طور پر رفع حاجت کے لیے باہر جاتے تھے۔ لیکن یہاں دینی غیرت انہیں خاموش بیٹھنے نہیں دیتی، للہذا وہ

\_\_\_\_

<sup>200:</sup> بیہ صدیث کتاب نلا محمد باقر مجلسی کی کتاب "علیۃ المتقین" میں تفصیل ہے درج ہے، اس میں مجھیلیوں کے مختلف ناموں کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس صدیث میں کر کر ونامی مجھلی علی بن ابوطالب کو صفین کی جنگ ہے پہلے فرات کو یار کرنے کا مشورہ دبتی ہے۔

<sup>201:</sup> مر صاد العباد تصوف کی ایک کتاب جس کے مؤلف شخ جم الدین رازی جو دامیہ کے نام سے جانے جاتے تھے، ان کا انتقال 654 جمری میں ہوا۔

<sup>202:</sup>مسلمان علاء نے فقیص الانبیاء کے عنوان کے تحت بہت ی کتابیں ککھی ہیں۔ وشتی نے یہاں محمہ بن حسن الداندروی کی فارسی میں ککھی کتاب کاذکر کیاہے جو پیغیمروں کی کہانیوں پر مشتل ہے۔

<sup>203:</sup> فقص العلماء فاری زبان میں کھی گئے ہے، اس کے مؤلف محمد بن سلیمان ٹکابن ہیں۔ جس میں انہوں نے چو تھی سے تیر ہویں صدی تک کے 153 شیعہ علماء کے حالات بیان کیے گئے ہیں۔

دعویٰ کرنے لگتے ہیں کہ رفع حاجت کے وقت پھر اور درخت اپنی جگہ سے حرکت کرتے تھے اور حضور کے گرد حصار بنالیتے تھے تاکہ وہ لوگوں کی نظروں سے پوشیدہ رہیں۔ لیکن جیرت کی بات ہے کہ وہ اپنی قوت شخیل سے اس مفروضے پر نہیں چہنچتا کہ کہیں کہ حضور کھاناہی نہیں کھاتے تھے کہ اُنھیں باہر جانے کی حاجت ہی نہیں تھی اور نہ ہی دھوپ میں سائے کی ضرورت تھی۔ چونکہ سب لوگ جانتے تھے کہ حضور کھانا کھاتے تھے۔ لہٰذا محمد کو دوسرے انسانوں سے ممتاز کرنے کے لئے کہیں اور کوئی معجزہ ہونا چاہیے ، اور یہ امتیاز صرف انسانی امرکانات تک محدود نہیں ہونا چاہیے۔